
Искусство Востока 607

УДК 7.041.5
ББК 85.13
DOI 10.18688/aa2515-8-48

Е. А. Баторова

Художественная специфика скульптурного портрета
бурятских лам XIX–XXI веков

В буддийской традиции ваджраяны, кроме тибетских Великих Учителей и лам, чти-
лись и многочисленные местные ламы, которые занимали особое место в ее иерархи-
ческой структуре. В  русле традиции почитания, следует упомянуть о  таких важных
понятиях как гурупати (cанскр. gurupati), означающем буквально «преемственность
учителей», списки санйиг (тиб. gsan-yig) c «перечнем имен Учителей» которые вклады-
вались в полые культовые изображения [7, с. 41], а также о соответствующей разновид-
ности живописи тханка как цокшин: «Цогшин используется в  ежедневной практике
буддистов в  ритуале гуру-йоги  — почитания непосредственного, коренного учителя
и учителей всей линии преемственности для их зримой репрезентации (тиб. bla mchod
tshogs zhing) и для принятия и памятования прибежища (тиб. skyabs ‘gro’i tshogs zhing).
Таким образом, иерархическая система регулярно воссоздается в сознании практикую-
щего как основополагающая структура» [13, с. 162–163].

В тибетском искусстве каждый образ был узнаваем согласно иконографии, каждая
школа почитала не только выдающихся учителей, но и ранних тибетских царей, при-
знаваемых в  качестве земных воплощений различных бодхисаттв. Наиболее распро-
страненным из  них был образ Сонгцен  Гампо (603‒649), основателя тибетского госу-
дарства [9, с. 91], считавшийся воплощением бодхисаттвы Авалокитешвары. Полагаем,
что истоки появления условного портрета с характерными чертами в тибетском искус-
стве могли быть связаны с  его изображениями. Сонгцен  Гампо на тханках предстаёт
сидящим на троне, в руках «у него часто изображают Колесо Закона и цветок лотоса, на
его голове — оранжевый или золотой тюрбан, на вершине которого запечатлена голова
будды Амитабхи».1 Так, в одной из пещер священного комплекса Драк Йерпа его статуя
в «скрытой позе» (санскр. guptāsana) исторического персонажа представляет обожест-
вленный образ, наделенный присущими иконографии чертами:

Божественно могущественный царь дхармы,
Проявление Амитабхи,
Знамя, известное как Сонгцен,
Просветлённый Йерпа Лхари Ньингпо.2

1 Царь Сонгцзен  Гампо //  Абхидхарма Чой. URL: https://abhidharma.ru/A/Guru%20Mahasiddhi/
Songtsen.htm (дата обращения: 22.05.2024).
2 Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö. In Praise of the Great Place of Yerpa / Lotsava House. URL: https://www.
lotsawahouse.org/tibetan-masters/jamyang-khyentse-chokyi-lodro/yerpa-praise-prayer (дата обращения:
12. 09. 2024).

https://abhidharma.ru/A/Guru%20Mahasiddhi/Songtsen.htm
https://abhidharma.ru/A/Guru%20Mahasiddhi/Songtsen.htm
https://www.lotsawahouse.org/tibetan-masters/jamyang-khyentse-chokyi-lodro/yerpa-praise-prayer
https://www.lotsawahouse.org/tibetan-masters/jamyang-khyentse-chokyi-lodro/yerpa-praise-prayer


Е. А. Баторова608

К XI веку в тибетском искусстве портретная живопись играла важную роль, ее обра-
зами выступали почитаемые религиозные лидеры, живые и легендарные, люди из коро-
левского сословия и бессчетное количество лам и монахов: «Концепция реинкарнации 
или эманации не только связывала важных персонажей с определенными духовными 
линиями, но  и  увеличивала количество изображаемых фигур» [16, p. 98]. В  портрете 
Кармапы-ламы XIV–XV веков, выполненным из  латуни, с  позолотой и  серебрением, 
воплощен традиционный идеализированный образ, вместе с  тем, это и  конкретный 
человек с  присущими ему чертами лица  — формой носа, скошенным лбом, особой 
бородкой, а также подтянутым телом, отражающем внутреннюю силу и контроль [16, 
p. 101]. Портрет Сонама Лхундрупа, настоятеля королевства Ло, представляет один 
из самых впечатляющих образов тибетского искусства XVI века. Скульптура была ма-
стерски отлита из медного сплава, особенно лицо и руки потрясающе реалистично вы-
полнены [18, p. 257].

В Монголии также почитались свои местные ламы и их воплощения, складывались 
свои особенности культовых традиций: «Самыми почитаемыми считались Ундур-геген 
(1635‒1723), выдающийся скульптор Дзанабадзар, и  последующие джебцундамба-ху-
тухты (тиб. rje btsun dam pa hu thug thu). Атрибутами первого Ундур-гэгэна являются 
колокольчик и ваджра, эти же атрибуты могут встречаться и у некоторых других джеб-
цундамба-хутухт» [9, с. 93]. Статуэтка VIII Богдо-гэгэна Джебцзун-Дамба-хутухты 
(1869–1924) из фондов Национального музея Республики Татарстан была атрибутиро-
вана благодаря характерному головному убору и  наличию книги: «Для изображений 
первых семи Богдо-гэгэнов не характерна в  качестве атрибута буддийская книга» [1, 
c. 714].

Важно отметить, что истоком традиции мемориальных скульптурных портретов 
выдающихся лам является создание пластических образов-заместителей тел усопших 
Учителей, которые впоследствии становились объектами поклонений в контексте на-
циональной религиозной традиции каждого региона ваджраяны. Согласно изысканиям 
К. М. Герасимовой, С. Б. Бардалеевой, известно два типа мемориальных изображений: 
мумифицированное тело умершего  — «красные останки», где тело перерожденцев 
консервировалось солью, высушивалось и помещалось в мавзолей из драгоценных ме-
таллов; и портретные статуи лам, внутрь которых вкладывается шарил — останки тела 
инкорпорируемого [2, с. 57]. 

Главной целью художника в Тибете оставалась представление внутренних качеств, 
трансцендентной природы субъекта, при этом, в некоторых портретах обнаруживаются 
черты индивидуальных особенностей, явно основанные на непосредственных наблю-
дениях [16, p. 98–99]. Указанное замечание Р. Фишера актуально в отношении тех задач, 
которые стояли и перед бурятскими ламами-скульпторами при создании сакрального 
портрета — медитативного символа с характерными чертами конкретного духовного 
лица. 

Однако, до сих пор тема сакрального портрета является малоизученной в  отече-
ственном искусствознании. Единичными работами являются статьи С. Б. Бардалеевой 
по коллекции XIX — начала XX веков Музея истории Бурятии им. М. Н. Хангалова в жур-
нале «Восточная коллекция» [2], с дополненными сведениями и атрибуцией — в альбо-



Искусство Востока 609

ме-каталоге «Буддийская скульптура Бурятии: из собрания Национального музея Респу-
блики Бурятии» [3]. Поэтому целью данной работы стало выявление художественной 
специфики скульптурного портрета в культовом искусстве Бурятии во второй половине 
XIX — начала XX веков на основе анализа образов почитаемых местных Учителей. 

В галерее бурятских лам одним из  замечательных образцов является статуя пер-
вого настоятеля Цугольского дацана Л. Л. Дандарова (1781–1859), который являлся 
известным ученым-переводчиком медицинских трактатов «Чжуд-ши» и  «Лхантаб». 
В Бурятии, практически «все настоятели были высокообразованными специалистами 
в той или иной области буддийской теории и практики, а именно, в переводческой и пи-
сательской деятельности, искусстве, науке и медицине, в книгопечатании и пропаганде 
буддийских знаний» [4, с. 28]. Репрезентация образа бурятского ламы соответствует 
стандартным тибетским прототипам в изображении учителя, когда допускалось прив-
несение элементов реализма в лицах и прическах, остальная часть изображений — руки, 
ноги, одежды обычно изображались строго по канону [17, p. 17]. В настоящее время, как 
и прежде, мемориальная скульптура, выполненная в смешанной технике, с вложением 
шарил, помещена в стеклянный куб и представлена как объект поклонения в алтарной 
части главного здания монастыря — цокчен-дугане. Смешанная техника представляла 
собой применение разных материалов, позволяла мастерам более искусно прораба-
тывать детали скульптуры: вырезанную деревянную основу скульптуры оклеивали 
тканью, сверху наносили слой бумаги, измельченной и перемешанной с растительным 
клеем, затем обмазывали глиной с клеем, изготовленным из отвара корней некоторых 
растений [2, с. 27], грунтовали и расписывали. Состав материалов и техника буддийской 
скульптуры закономерно связаны с художественной традицией индийской скульптуры, 
основанной на агамической литературе  — Виманарчанакалпа (VIII  в. н. э.), Кашьяпа-
шилпа («Трактат об искусствах») (XII в. н. э.), Кашьяпаджнанканда (XVI в. н. э.) и Са-
муртарчанадхикарана (XVI–XVII вв. н. э.). В текстах описывались семь материалов для 
создания культовых статуй на основе глины, которые метафорически соответствуют 
элементам человеческого тела: деревянная арматура представляет кости; веревки  — 
вены и сухожилия; различные слои глины — плоть и мышцы; одежда в последних слоях 
глины  — кожа; клей, приготовленный в  основном из  растительных веществ путем 
варки, — жир; «белый слой» — кровь; а цвет — жизненная сила [18, p. 4]. Таким образом, 
в  культурах буддийского круга глубоко укоренилась традиция воспринимать статуи 
в качестве одушевлённых существ [5, с. 589].

Более поздний портрет Л. Л. Дандарова (Рис.  1) был создан из  позолоченной меди 
и  представляет уникальный по сохранности пример использования подобного мате-
риала для образа местного Учителя. Полагаем, что во второй половине XIX века со-
здание подобных портретов из  металла представляло типичную практику для твор-
чества бурятских мастеров. Многие статуи не дошли до наших дней вследствие пере-
плавки в 1930–40-е годы дацанского3 имущества. Вариант находится в фондах Государ-
ственного музея истории религии, где был недавно заново атрибутирован сотрудником 
М. В. Кормановской. Автор отмечает, что по технике изготовления позолоченная медная 

3	 Дацан (бур. дасан) — буддийский монастырь, храмовый комплекс.



Е. А. Баторова610

скульптура близка к  произведениям мастерских 
Долоннора конца XIX  — начала XX веков, выпол-
нявшихся в смешанной технике выколотки и литья, 
где крупные части выколачивались по заготов-
ленной форме, а мелкие отливались. Однако, иссле-
дователь не нашла никаких документов, так и сти-
листических особенностей статуи, указывающих 
непосредственно на работу мастеров Долоннора, 
поэтому М. В. Кормановской, согласно экспертному 
мнению Ю. И. Елихиной, была выдвинута версия 
о ее создании в одной из мастерских Бурятии, пред-
положительно, после смерти второго настоятеля 
Г.-Ж. Дылгырова (1816–1872) [10, с. 115–116]. 

Впечатляют не только крупные размеры метал-
лической статуи 98×72×51  см, но  и  качественный 
уровень художественного исполнения пластиче-
ского образа. Л. Л. Дандаров одет в  многослойные 
одежды ламы  — безрукавку, юбку, накидку через 
левое плечо и  мантию, изображен в  позе гупта-
сана, правая рука представлена в жесте проповеди 

(санскр. vitarkamudrā), левая — созерцания (санскр. dhyānamudrā). В обобщенное вы-
ражение лика высокочтимого ламы привнесены черты натуроподобности, его благоже-
лательный облик в разных вариациях узнаваем: «лицо с широко расставленными гла-
зами, слегка улыбающиеся губы, глубокие складки вокруг рта, под нижней губой прядка 
волос, на подбородке — маленькая остроконечная бородка, разработанная тремя остро-
конечными прядями и тонкими штрихами» [2, c. 59]. В варианте из ГМИР примечателен 
гравированный узор внутри декоративных медальонов на тканях: круглых — на мантии 
с крупными цветами и овальных — на сиденье из трех подушек (монг., бур. олбоков) 
с мотивами из цветов, животных и насекомых.

В действительности, до недавнего времени, в  более ранних научных изысканиях 
не столь исчерпывающе освещался вопрос о существовании бурятских литейных ма-
стерских, создававших собственно крупные и  среднего размера статуи, поскольку до 
этого считалось, что они полностью изготавливались в Долонноре и Урге. Данный тезис 
требует некоторого уточнения, поскольку сведения фрагментарны и  эпизодичны для 
воссоздания общей картины. Так, в 1905 г. А. Д. Руднев указывает о существовании ли-
тейной мастерской в месте Хортуй, недалеко от реки Хилок, в 15–20 верстах от Цол-
гинского дацана, им упомянуты Аюши Лудупов, Цэмпэл Хайдупов, Бальшин Сэдэнов 
как лучшие мастера-литейщики, победители художественного отдела сельскохозяй-
ственной и промышленной выставки в Чите в 1899 году. Помимо прочего, он дал весьма 
ценное сообщение о возведении гигантской скульптуры Майдари высотой в 15 м в Ге-
гетуевском дацане, которая чеканится и создается силами местных мастеров, при том, 
что Ургинский Майдари был привезен из Долоннор [11, c. 10–12]. В 1992 г. появляется 
публикация И. Г. Васильевой по истории Цугольского дацана, где автор лишь каса-

Рис. 1. Неизвестный мастер. 
Лубсан Лхундуб Дандаров. XIX в. Медь, 
выколотка, литье, золочение, краска. 
98×78×51 см. ГМИР. Воспроизводится по: 
[5, фото обложки издания]



Искусство Востока 611

ется того, что монументальный Будда Будущего был «изготовлен на месте», согласно 
архивным документам, главным мастером обозначен Шойбон Намсараев [6, с. 131].4 
Ю. И. Елихина в статье 2006 года, посвященной дарам Дому Романовых, отмечает, что 
в Бурятии скульптура не отливалась: «Редкие единичные памятники изготавливались 
в  смешанной технике выколотки и  литья. Серебряные скульптуры можно также от-
нести к этой группе, так как они изготавливались по особому случаю. Поэтому гово-
рить о каком-либо бурятском стиле по отношению к скульптуре невозможно» [8, с. 15]; 
позже данное мнение автора было пересмотрено [9, с. 285–290]. Благодаря многолетним 
исследованиям С. Б. Бардалеевой стало широко известно о  профессиональной школе 
мастеров Янгажинского дацана во главе с С.-Ц. Цыбиковым, так называемой оронгой-
ской школе деревянной скульптуры [3, с. 16–155]. Что касается местного производства 
металлической скульптуры, исследователь определяет их бытование в  качестве ху-
дожественных центров в  Бурятии следующим образом: «Хоринские, агинские, селен-
гинские буряты издревле занимались литьем изделий из цветных металлов, особенно 
славились мастера из Усть-Тугнуя Мухоршибирского района… В музейной коллекции 
хранятся материалы мастеров-дарханов Жаны Сосыренова и Д. Ж. Жанаева из Тугнуя5» 
[3, c. 259–261]. Следует отметить, что в  основе подобной дифференциации мастеров 
лежит территориальный принцип проживания бурят по соответствующим районам. 
Ранее, в  2014  г. С.-Х. Д. Сыртыпова также предлагала выделять из  общего контекста 
памятников буддийского искусства хоринскую школу: «О существовании еще одной 
бурятской буддийской художественной школы  — школы хоринских дарханов свиде-
тельствуют уникальные скульптуры, к счастью, сохранившиеся в императорских кол-
лекциях предметов восточного искусства в Санкт-Петербурге. Речь идет, в частности, 
о  великолепной серебряной скульптуре Белой Тары, хранящейся в  Российском этно-
графическом музее, а также скульптуре Будды Амитаюса из фондов Государственного 
Эрмитажа в Санкт-Петербурге, которые, очевидно, были изготовлены в одной мастер-
ской и одним и тем же мастером (или мастерами)» [13, c. 183]. Речь идет все о тех же 
дарах семье Романовых, полученных ими в конце XIX — начале XX веков от хоринских 
бурят, которые представляют одно из  бурятских племен. Поскольку, хоринцы живут 
в разных локациях Бурятии и Забайкальского края, а некоторые из родов вошли в со-
став агинских бурят, полагаем, что предложенное название школы не совсем оправдано, 
поскольку размывает само понятие «художественного центра», а подобные центры, как 
правило, концентрировались непосредственно на территории или вблизи отдельных 
монастырей. Несмотря на это, заслугой данного автора следует признать установление 
принадлежности этих работ к произведениям именно бурятских мастеров, а не к ранее 
приписываемому авторству школы Долоннор. 

Исходя из всего вышеизложенного, напрашивается очевидный вывод относительно 
факта наличия определенной школы, к  примеру, в  рамках 11  монастырей агинского 
округа. Полагаем, что одна из подобных школ функционировала в конце XIX века при 

4	 Подготовлена статья на данную тему: Баторова Е. А. Монументальные статуи Майтрейи из Агин-
ского и Цугольского монастырей: проблемы исследования и реставрации // Известия Уральского фе-
дерального университета. Сер. 2: Гуманитарные науки, 2025 (в печати).
5	 Мастера могли работать при Тугну-Галтайском дацане. 



Е. А. Баторова612

Цугольском монастыре, в котором выполнялись многие работы по убранству комплекса 
дацанскими мастерами, работавшими с разными материалами и техниками, в том числе 
с металлом, на высоком уровне. Произведениями данной школы являются, по крайней 
мере, два известных образца, выполненных из  позолоченной меди: монументальный 
образ Майдари высотой 8 м, сейчас полностью восстановленный и установленный, как 
и прежде, в Майдари-сумэ6 этого дацана; а также рассмотренный сакральный портрет 
Л. Л. Дандарова, настоятеля монастыря. 

Уже к  концу XIX  в. скульптура бурятских мастеров приобретает новый вырази-
тельный потенциал для создания персональных характеристик духовных лиц, с особен-
ностями строения форм и своеобразия осанки, а не только в показе отличительных черт 
лица и оттеночной палитры кожи, как было ранее. Сугубо индивидуальные типы демон-
стрирует творчество дацанских мастеров из Эгитуйского монастыря — Дабы Тушинова 
(1890–1930) с образом Д. Зодбоева — настоятеля дацана и Базара Аригунова (1882–1928) 
с портретами Г. — Д. Ирдынеева, заместителя настоятеля, и ламы Ц. Гомбоева. Работы 
представлены в  постоянной экспозиции Национального музея Республики Бурятия 
(г. Улан-Удэ), имеют вложения и малый размер от 18 до 21 см в высоту. Ламы идентично 
одеты в желтые рубашки с длинным рукавом, безрукавки и накидки винно-бордового 
цвета, руки сложены в жесте проповеди и созерцания. Лишь незначительно отличается 
ваджрная поза Ц. Гомбоева, в отличие от других лам в позе гуптасана. 

В портрете гэлонга-ламы Янгажинского дацана Данжи Эрдынеева (1863–1910) неиз-
вестный мастер изобразил положение рук и пальцев, не соответствующих мудрам про-
поведующих и созерцающих Учителей. То, как лама держит на уровне груди обе ладони 
приоткрытыми вверх, с согнутыми пальцами, вызывает предположение, что данными 
атрибутами могли выступать утраченные ритуальные предметы  — ваджра и  коло-
кольчик, которые аналогичном образом держат ламы во время чтения отдельных мантр 
в ходе молебнов-хуралов. Символическая пара обозначает «методологическую основу» 
учения буддизма  — единство «практического метода» (санскр.: upāya) и  «мудрости» 
(санскр.: prajñā) [14, с. 61]. 

Самыми выдающимися работами среди портретов бурятских лам начала XX века 
признаны мемориальные образы настоятелей Анинского и  Янгажинского мона-
стырей  — Л.-Г. Аюшеева и  Л.-Д. Банзаракшеева7. Почти полноростовые скульптуры 
с прекрасно выдержанными анатомически правильными пропорциями поражают пор-
третной индивидуальностью. К сожалению, у данных экземпляров были утрачены тро-
ны-пьедесталы, а также отсутствуют внутренние вложения. 

Деревянная скульптура Л.-Н. Банзаракшеева (Илл.  95), настоятеля Янгажинского 
монастыря в 1880–1902 гг., является истинным шедевром бурятского реалистического 
портрета начала XX века, выполненный С.-Ц. Цыбиковым (1877–1934), габжа-ламой,8 
создавшим «первую профессиональную бурятскую школу буддийской скульптуры 
в приходе Янгажинского дацана» [3, с. 11]. Виртуозно проработаны отрешенное лицо 

6	 Сумэ (монг., бур.) — кумирня, малый храм в буддийском монастыре.
7	 Фамилия этого настоятеля указывается по-разному у  С. Б. Бардалеевой: Банзаракшеев [2, с. 50] 
и как Банзаракцаев [2, с. 24].
8	 Габжа-лама (бур. гэбши, гэбшэ) — ученая степень ламы-философа.



Искусство Востока 613

(Рис.  2), пластика рук, широкоплечий торс сидя-
щего ламы в  классической позе. Все части оде-
яния покрыты золотистой росписью тонко пропи-
санных орнаментальных мотивов. Согласно источ-
никам, эта посмертная скульптура была размещена 
в главном зале Янгажинского монастыря [3, с. 24].

Статуя настоятеля Анинского монастыря 
Л.-Г. Аюшеева (Рис.  3), выполненная Ц.  Дараевым 
в  1920  г., также вызывает несомненный интерес, 
поскольку в  его образе подчеркнуты черты, ука-
зывающие на простонародное происхождение 
ламы. Перед нами типичный образ бурята-степ-
няка, имеющего крепкое телосложение; скуластое 
лицо с  красновато-коричневым оттенком кожи, 
пропеченной солнцем и  продубленной ветрами; 
сильные, широкие ладони. Портрет являет собой 
гармоничную связь физической силы, жизненной 
энергии, и  духовности, демонстрирует целостную 
характеристику реалистического образа, где все 
элементы хорошо продуманны. Это и  открытый, 
внимательный взгляд, а также комбинация мудр, где 
помимо жеста созерцания (санскр. dhyānamudrā) 
левой руки, правая рука представлена в  «касании 
земли» (санскр. bhūmisparśamudrā), что подразу-
мевает, в  данном контексте, неразрывную связь 
со всем окружающим миром. Весьма любопытен 
факт, что по преданию, «в усах и бородке использо-
ваны собственные волосы ламы, а также зола после 
кремации его тела» [3, с. 171]. Следует упомянуть 
о  том, что Л.-Г. Аюшеев являлся первым учителем 
XII  Пандито Хамбо Ламы Даши-Доржо Итигэлова 
(1852–1927), одного из выдающихся бурятских ду-
ховных лиц, чье нетленное тело находится с 2002 г. 
в Иволгинском дацане.

В советских изданиях о  бурятском искусстве 
1920-х годов было отмечено в контексте идеологии 
тех лет: «Зарождается новое, социалистическое ис-
кусство  — искусство разбуженного революцией 
народа. Осваиваются техника и приемы реалисти-
ческого художественного творчества. Происходит 
накопление профессионального опыта путем изучения русского демократического 
искусства, мировой художественной культуры» [12, с. 102]. Подобные декларативные 
утверждения, по сути, отрицали существование у бурятских скульпторов и художников 

Рис. 2. С.-Ц. Цыбиков. Лубсан-
Ниндаг Банзаракшеев — настоятель 
Янгажинского дацана. Фрагмент. Нач. 
XX в. Дерево, резьба, краска. 87×74 см. 
Национальный музей Республики Бурятия. 
Воспроизводится по: [2, с. 50]

Рис. 3. Ц. Дараев. Лубсан-Галдан 
Аюшеев — настоятель Анинского дацана. 
Фрагмент. 1920. Дерево, папье-маше, 
краска. 80×79×54 см. Национальный музей 
Республики Бурятия. Воспроизводится по: 
[2, с. 171]



Е. А. Баторова614

сложившихся определенных навыков и  приемов 
реалистического изображения в  контексте бурят-
ского буддийского искусства к концу XIX — началу 
XX веков. 

Подобным опровержением данной сентенции 
следует считать отчет летней экспедиции 1927 года 
«Об искусстве бурятских дацанов»,9 где художник 
Р. С. Мэрдыгеев и  писатель П. Н. Дамбинов совер-
шенно непреднамеренно продемонстрировали 
противоположную ситуацию. В  ходе экспедиции 
по изучению культового искусства авторы провели 
ряд заслуживающих внимания экспериментов, 
где дацанские мастера должны были представить 
живописные или скульптурные портреты по фо-
тографии, по памяти или с  натуры. На архивной 
фотографии, приложенной к  данной статье, мы 
видим две скульптуры без указания авторства 
и  имени изображенных. Справа  — бюст первого 
бурятского ученого Доржи Банзарова10, созданный 
по фотографии, он действительно узнаваем. А вот 
слева, как удалось установить, это запечатленный 
с натуры настоятель Эгитуйского дацана Тудуп Ни-
колаев. Данный портрет (Рис.  4) сейчас хранится 
в коллекции Национального музея Республики Бу-
рятии и выделяется от уже рассмотренных канони-
ческих образов лам-учителей, поскольку исполнен 

Дабой Тушиновым в виде светского бюста. Погрудное изображение ламы, выполненное 
из глины и представленное на двухярусном, сужающемся кверху постаменте, отличает 
мягкая моделировка форм, автор тонко прорабатывает детали — морщинки-«лучики» 
в углах глаз, густые свисающие усы, переданные рельефной штриховкой, слегка приот-
крытый рот. Образ настоятеля подчеркнуто эмоционален, зафиксирован в момент не-
принужденной беседы. Таким образом, портрет настоятеля Т. Николаева, находящийся 
в  коллекции Национального музея Республики Бурятия, имеет точно установленное 
нами время создания — 1927 год. 

В 30-е годы безжалостно уничтожались произведения искусства и памятники пись-
менности, массовые репрессии лам совпали c «большим террором» в Советском Союзе 
1937–1938  гг. [15, с. 112–123]. Художественная традиция культового искусства, почти 
уничтоженная в 30-х гг. XX в., постепенно восстанавливалась в контексте возрождения 
и обновления основ национальной культуры Бурятии на рубеже XX–XXI веков. 

9	 Дамбинов П. Н., Мэрдыгеев Р. С. Об искусстве бурятских дацанов // Центр восточных рукописей 
и ксилографов (ЦВРК). Общий архивный фонд (ОАФ) ИМБТ СО РАН. Д. 375, 76 листов.
10	 Банзаров Доржи (1822–1855) — первый бурятский ученый-востоковед, член-корреспондент Си-
бирского отдела Императорского Русского Географического общества.

Рис. 4. Д. Тушинов. Тудуп (Лудуп) 
Николаев — настоятель Эгитуйского 
дацана. 1927. Белая глина, лепка, 
тонирование. 21×16×11 см. Национальный 
музей Республики Бурятия. 
Воспроизводится по: [2, с. 174]



Искусство Востока 615

Иволгинский дацан, основанный в  1945  г., стал первым и  единственным действу-
ющим буддийским храмом на территории СССР. Показателен тот факт, что среди трех 
Пандита хамбо-лам, стоявших во главе Центрального духовного управления буддистов 
СССР,11 лишь XIX Жамбал-Доржи Гомбоев  (1897–1983) в  1997  г. запечатлен в  мемо-
риальном, пластическом образе Цыван-ламой  Дашицыреновым (1952–2014). Данная 
скульптура хранится в Иволгинском дацане, представляет типичную работу дацанского 
мастера, выполненную в  смешанной технике, расписанную минеральными красками. 
Мастеру удалось достаточно достоверно передать четко очерченные, волевые черты 
лица Хамбо-ламы с орлиным носом и близко посаженными глазами. Атрибутом пер-
соны выступают деревянные четки (санскр. mālā), которые он перебирает правой рукой, 
поддерживая снизу ладонью левой руки. На его голове — высокая желтая шапка сана 
Пандита, он одет в желто-красную безрукавку (бур. иренга) и накидку (бур. орхимжо) 
винно-красного цвета, из-под которого выглядывает загнутый носок обуви. Автор 
представил ламу в позе сукхасана (санскр. sukhāsana), известным вариантом представ-
ления исторических персонажей. 

Досточтимый Еше  Лодой  Ринпоче (1940–2025), основатель известного тибетского 
дацана Римпоче-багша в г. Улан-Удэ, заказал портреты двух своих коренных учителей 
З. Д. Дугарову (1965–2023), выпускнику ЛВХПУ им. В. И. Мухиной. Эти портреты бу-
рятских геше-лхарамба12 — Агван Нима13 и Тубден Нима14 были выполнены в бронзе, 
в  2013–2014  гг., в  лучших традициях бурятского культового искусства. Ламы пред-
ставлены в канонической позе гуптасана, проповедующими и держащими священные 
книги. Скульптуры отличает пластически-образное обобщение, без излишней детали-
зации монашеских одежд, подушки удачно интерпретированы в виде трапециевидных 
постаментов с лаконично намеченными слоями, искусно возносящих образы Учителей 
до значения символа буддийской духовности. Мастеру удалось создать характерные 
образы высокочтимых лиц по имеющимся фотографиям и описаниям их жизненного 
пути. Благодушная, живая трактовка лица Агван Нимы отличается от характеристики 
Тубдена  Нимы, в  которой подчеркнуты сострадание ко всем живущим, и  даже некое 
предвидение своей трагической участи, поскольку сам геше-лама трагически погиб 
вместе с другими монахами во время китайской оккупации в конце 1950-х годов.

На сегодняшний день не сохранилась информация о статуе Намнанай-багши (1825–
1897)15 неизвестного, самобытного агинского мастера, кроме того, что она была освя-

11	 По информации Содном-ламы Базарова, мастера Иволгинского дацана, отсутствуют посмерт-
ные скульптурные портреты Пандита хамбо-лам — XVII Лубсан-Нимы Дармаева (1890–1960), XVIII 
Еши-Доржи Шарапова (1892–1963).
12	 Геше-лхарамба — высшая ученая степень в традиции гелуг, присваивается ламам после 22 лет уче-
бы и экзаменов.
13	 Агван  Нима  (1907–1990), Кхенсур Ринпоче Геше Нгаванг Ньима, 77  настоятель тибетского мо-
настыря Дрепунг Гоман, внес неоценимый вклад в развитие монастыря и распространения Дхармы, 
в том числе на Западе // Фонд Дрепунг Гоман Центр / Биографии настоятелей монастыря. URL: https://
drepunggomang.ru/namtar 72. (дата обращения 20. 09. 2024).
14	 Известно только, что Тубден Нима был настоятелем Дульва Дацана Дрепунга.
15	 Намнанэ-лама Жанчуб Цултим Палзанпо (Byang Chub Tshul Khrims, 1825–1897) — один из выдаю-
щихся и авторитетных, бурятских духовных деятелей XIX в. Известен как перерожденец Ра-лоцзавы. 
Благодаря его деятельности гора Алханай в Забайкалье стала буддийской святыней. 



Е. А. Баторова616

щена ламами Агинского дацана в 2013 г. на Алханае. Выполненная, предположительно, 
из глины и расписанная в ярко-желтой гамме, работа выглядит не столь удачной с точки 
зрения художественного уровня, поскольку имеются погрешности в пропорциях, отсут-
ствует цельность пластических форм, плохо читается комбинация мудр. 

В заключение следует отметить, что в XIX — начале XX веков бурятское дацаны яв-
лялись крупными художественными центрами, связанными с  деятельностью многих 
талантливых мастеров, получившими качественный уровень художественной подго-
товки в рамках монастырского образования. Одной из актуальных проблем изучения 
буддийского наследия является установление наличия локальных монастырских школ 
с характерными особенностями, как известная Янгажинская школа. Несмотря на огра-
ниченность информации, мы можем лишь обозначить существование мастерских по 
металлообработке в  Цолгинском, Гегетуевском, Тугну-Галтайском и  Цугольском да-
цанах, при этом пока мало данных о других очагах монастырского производства в Бу-
рятии и Забайкальском крае. 

Почитание выдающихся Учителей, заслужившие высокий авторитет в буддийском 
сообществе и внутри своей паствы, — все это способствовало сложению сакрального 
портрета, представлявшего идеализированные образы лам с  присущими индивиду-
альными характеристиками, в контексте бурятского буддийского искусства XIX — на-
чала XX веков. Мемориальные портреты являлись объектами поклонения, создавались 
в разных материалах (дерево, глина, папье-маше, металл) и техниках. Мастера придер-
живались традиционной иконографической схемы в портретах бурятских лам: персоны 
были представлены в многослойных монашеских одеждах, позах гуптасана, дхьянасана 
и  сукхасана; с  мудрами созерцания, проповеди, «прикосновения к  земле»; в  качестве 
атрибутов могли выступать священные книги, четки, ритуальная пара — колокольчик 
и ваджра. Поскольку сложившаяся ранее традиция культового портрета была прервана 
в  советское время, современное бурятское духовенство обнаруживает большую гиб-
кость в отношении заказных работ, нередко привлекая мастеров разного уровня и худо-
жественного образования. В XXI веке сохранение и развитие художественной традиции 
Бурятии в изображении местных высокочтимых лам обусловлено механизмом преем-
ственности национальной культовой пластики. 

Литература

1.	 Бакаева Э. П., Фомина Н. В. О статуэтке из Национального музея Республики Татарстан // Монголо-
ведение. — 2022. — Вып. 14 (4). — С. 698–720. — DOI 10.22162/2500-1523-2022-4-698-720

2.	 Бардалеева  С. Б. Посмертные портреты буддийских монахов //  Восточная коллекция.  — 
Вып. 4 (19). — М., 2024. — С. 55–59.

3.	 Бардалеева С. Б. Буддийская скульптура Бурятии: из собрания Национального музея Республики 
Бурятии: альбом-каталог. — Улан-Удэ; Белгород: КОНСТАНТА, 2023. — 304 с.

4.	 Бухоголова С. Б., Батомункуева С. Р., Гармаева С. П. Деятельность пятого настоятеля Агинского да-
цана Галсан-Жимбы Тугулдурова (1817–1872/3) // Монголоведение. — 2024. — Вып. 16 (1). — C. 23–
38. — DOI 10.22162/2500-1523-2024-1-23-38

5.	 Ванеян Е. С. «Живые образы» против «секуляризации»: альтернативные интерпретации японской 
скульптуры периода Камакура // Актуальные проблемы теории и истории искусства: сб. ст. Вып. 12 

https://doi.org/10.22162/2500-1523-2022-4-698-720
https://doi.org/%20DOI:%2010.22162/2500-1523-2024-1-23-38


Искусство Востока 617

/ Под ред. А. В. Захаровой, С. В. Мальцевлй, Е. Ю. Станюкович-Денисовой. — СПб.: Изд-во СПб. ун-та, 
2022. — С. 585–596. — DOI 10.18688/aa2212-06-46

6.	 Васильева И. Г. К истории Цугольского дацана на Ононе // Альманах Orient. — СПб.: Утпала, 1992. — 
С. 121–135.

7.	 Ганевская Э. В., Дубровин А. Ф., Огнева Е. Д. Пять семей Будды. Металлическая скульптура северного 
буддизма IX–XIX вв. из собрания ГМВ. — М.: УРСС, 2004. — 368 с.

8.	 Елихина Ю.  И. Буддийские дары дому Романовых: (Из фондов Галереи драгоценностей Эрмитажа) 
// Ювелирное искусство и материальная культура. — СПб.: Изд-во Гос. Эрмитажа, 2006. — С. 14–20.

9.	 Елихина Ю. И. Проблемы формирования и развития тибетского буддийского искусства XI — начала 
XX вв. (по материалам тибетской коллекции Государственного Эрмитажа: дис. … канд. культуро-
логии. — СПб, 2022. — 397 с. 

10.	 Кормановская М. В. Скульптура первого настоятеля Цугольского дацана из собрания Государствен-
ного музея истории религии: проблемы атрибуции // Труды Государственного музея истории рели-
гии. — Вып. 23. — СПб., 2024. — С. 110–119. 

11.	 Руднев  А.  Д. Заметки о  технике буддийской иконографии у  современных зурачинов (художни-
ков) Урги, Забайкалья и Астра ханской области // Сборник Музея антропологии и этнографии. — 
1905. — T. 1. — Вып. 5. — С. 1–16.

12.	 Соктоева  И. И. Изобразительное и  декоративное искусство Бурятии.  — Новосибирск: Нау-
ка,1988. — 106 с.

13.	 Сыртыпова С.-Х. Д. Культовая система и изобразительное искусство бурятского буддизма // Буд-
дизм в истории и культуре бурят / Под ред. И. Р. Гарри.  — Улан-Удэ: Буряад-Монгол Ном, 2014. — 
С. 156–193.

14.	 Терентьев А. А. Определитель буддийских изображений. — СПб.: Нартанг, 2004. — 302 с.
15.	 Терентьев А. А. Буддизм в России — царской и советской (старые фотографии). Музей Гулага. Изда-

ние А. Терентьева. — СПб.: Нартанг, 2014. — 484 с.
16.	 Fisher R. E. Art of Tibet. — London; NewYork: Thames & Hudson, 1997. — 224 p.
17.	 Jackson D. P. Mirror of the Buddha: early portraits from Tibet (Masterworks of Tibetan painting series). — 

New York: Rubin Museum of Art Publ., 2011. — 240 p. 
18.	 López-Prat M., Pecci A., Lancelotti C., Miriello D. Shaping the sacred along the Silk Roads: the millenary 

artistic tradition of making “monumental  terracruda  sculptures”//  Journal of Archaeological Science: 
Reports. — 2024. — Vol. 54. — P. 1–12. — DOI 10.1016/j.jasrep.2024.104454 

19.	  Woodward R. M. Buddhism: A Journey Through Art. — Northampton, Massachusetts: Interlink, 2024. — 
350 p.

Название статьи. Художественная специфика скульптурного портрета бурятских лам XIX–XXI ве-
ков

Сведения об авторе. Баторова, Елена Александровна — кандидат искусствоведения, доцент. Рос-
сийский государственный гуманитарный университет, Миусская пл., 6, Москва, Российская Федерация, 
125993; batea2005@ mail.ru; SPIN-код: 1042-2302; ORCID: 0000-0003-3326-3424

Аннотация. Статья посвящена исследованию художественной специфики скульптурного портрета 
в культовом искусстве Бурятии второй половины XIX — начала XXI вв. Несмотря на то, что в буддий-
ской традиции ваджраяны портретная живопись играла важную роль, изображая почитаемых рели-
гиозных лидеров согласно строгим иконографическим канонам, художественная специфика бурятско-
го сакрального портрета остается недостаточно изученной. Как и в Тибете, в Бурятии мемориальные 
портреты высокочтимых лам выступают заместителями тел усопших Учителей и являются объектами 
почитания. Целью данного исследования стало выявление художественной специфики скульптур-
ного портрета в  культовом искусстве Бурятии XIX  — начала XXI  вв. через анализ образов почитае-
мых местных Учителей. Научная новизна состоит в том, что впервые представлена картина развития 
традиции буддийского скульптурного портрета в  Бурятии, отмечено функционирование отдельных 
монастырских художественных школ, введен в  научный оборот ряд памятников. На основе анализа 
портретов бурятских лам из коллекций Национального музея Республики Бурятия и Государственного 
музея истории религии выявлены особенности традиционной иконографии и констатировано сложе-
ние традиции создания идеализированных образов с  индивидуальными характеристиками. К  концу 
XIX — началу XX вв. в творчестве бурятских мастеров усиливается тенденция к выявлению персональ-
ных характеристик духовных лиц. Исследование показывает существование художественных школ при 

https://www.sciencedirect.com/journal/journal-of-archaeological-science-reports
https://www.sciencedirect.com/journal/journal-of-archaeological-science-reports
DOI:%2010.1016/j.jasrep.2024.104454
https://www.amazon.in/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=R.M.+Woodward&search-alias=stripbooks
mailto:batea2005@mail.ru


Е. А. Баторова618

монастырях агинского округа, в частности при Цугольском монастыре. Анализ показывает, что после 
прерывания традиции в советское время современное бурятское духовенство демонстрирует гибкость 
в отношении заказных работ, привлекая мастеров различного уровня подготовки.

Ключевые слова: буддийская скульптура, ваджраяна, сакральный портрет, высокочтимый лама, 
буддийский учитель, бурятские мастера

Title. The Artistic Specificity of Buryat Lama Portrait Sculpture, 19th–21st Centuries
Author. Batorova, Elena A. — Ph. D. (Art History), associate professor. State University for the Humanities, 

6, Miusskaya pl., 125993  Moscow, Russian Federation; batea2005@mail.ru; SPIN-code: 1042-2302; ORCID: 
0000-0003-3326-3424

Abstract. This article examines the artistic characteristics of sculptural portraiture in the Buddhist art of 
Buryatia during the second half of the 19th and 20th centuries. Although portrait painting held significant im-
portance in the Vajrayana tradition, depicting revered religious leaders according to established iconographic 
conventions, the artistic specificity of Buryat sacred portraiture remains under-researched. Like their Tibetan 
counterparts, memorial portraits of highly venerated lamas in Buryatia functioned as substitutes for the physical 
presence of deceased teachers and served as focal points for devotional practice. This research aims to identify 
the distinctive artistic features of sculptural portraiture in Buryat Buddhist art through the analysis of images 
depicting revered local teachers. Drawing on portraits of Buryat lamas from the collections of the National 
Museum of the Republic of Buryatia and the State Museum of the History of Religion, this study identifies 
characteristics of traditional iconographic conventions and traces the development of a tradition that combined 
idealized representation with individualized features. By the late 19th and early 20th centuries, Buryat artists 
increasingly emphasized the personal characteristics of spiritual figures in their work. The study reveals the 
existence of distinct artistic workshops associated with monasteries in the Agin region, particularly at Tsugol 
Monastery. The analysis demonstrates that following the disruption of this tradition during the Soviet era, con-
temporary Buryat Buddhist communities have adopted a more flexible approach to commissioning artwork, 
engaging artists with varying levels of formal training and artistic background.

Keywords: Buddhist sculpture, Vajrayana, sacred portrait, Highly Venerable Lama, Buddhist teacher, Bury-
at masters

References

Bakaeva E. P.; Fomina N. V. One Statuette from the National Museum of Tatarstan Analyzed. Mongolian 
Studies. 2022, no. 14 (4), pp. 698–720. DOI 10.22162/2500-1523-2022-4-698-720 (in Russian).

Bardaleeva S. B. The posthumous portraits of Buddhist monks. Vostochnaia kollektsiia (Oriental Collection), 
2004, no. 4 (19), pp. 55–59 (in Russian).

Bardaleeva  S. B. Buddiiskaia skul’ptura Buriatii: iz sobraniia Natsional’nogo muzeia Respubliki Buriatii 
(Buddhist sculpture of Buryatia: from the collection of the National Museum of the Republic of Buryatia). Ulan-
Ude, Belgorod, CONSTANT Publ., 2023. 304 p. (in Russian).

Bukhogolova S. B.; Batomunkueva S. R.; Garmaeva S. P. Activities of the Fifth Abbot of the Aginsky Datsan 
Galsan-Zhimba Tuguldurov (1817–1872/3). Mongolian Studies. 2024, no. 16 (1), pp. 23–38. DOI 10.22162/2500-
1523-2024-1-23-38 (in Russian). 

Elikhina Yu. I. Buddhist gifts to the Romanov house from the Jewel Gallery. Iuvelirnoe iskusstvo i material’naia 
kul’tura (Jewelry and material culture). St. Petersburg, The State Hermitage Publ., 2006, pp. 14–20 (in Russian).

Elikhina Yu.  I. The problems of the Formation and Development of the Tibetan Buddhist Art from 11th to 
the early 20th centuries (based on the materials of the collection of the State Hermitage). PhD dissertation. St. 
Petersburg, 2022. 397 p. (in Russian & English).

Ganevskaia  E. V.;  Dubrovin  A. F.;  Ogneva  E. D. Piat’ semei Buddy. Metallicheskaia skul’ptura severnogo 
buddizma IX–XIX vv. iz sobraniia GMV (Five Buddha families: A Metal Sculpture of Northern Buddhism in the 
9th — 19th centuries from the Collection of the State Museum of Oriental Art). Moscow, URSS Publ., 2004. 368 p. 
(in Russian).

Fisher R. E. Art of Tibet. London; New York, Thames & Hudson Publ., 1997. 224 p.
Jackson D. P. Mirror of the Buddha: early portraits from Tibet (Masterworks of Tibetan painting series). New 

York, Rubin Museum of Art Publ., 2011. 240 p.

mailto:batea2005@mail.ru
https://doi.org/10.22162/2500-1523-2022-4-698-720
https://doi.org/%20DOI:%2010.22162/2500-1523-2024-1-23-38
https://doi.org/%20DOI:%2010.22162/2500-1523-2024-1-23-38


Искусство Востока 619

Kormanovskaya M. V. The sculpture of the First Abbot of the Tsugolsky datsan from the collection of the 
State Museum of the History of Religion: problems of attribution. Trudy Gosudarstvennogo muzeia istorii religii 
(Proceedings of the State Museum of the History of Religion), 2024, no. 23, pp. 110–119 (in Russian). 

López-Prat M.; Pecci A.; Lancelotti C.; Miriello D. Shaping the sacred along the Silk Roads: the millenary 
artistic tradition of making “monumental  terracruda  sculptures”. Journal of Archaeological Science: Reports. 
2024, vol. 54, pp. 1–12. DOI 10.1016/j.jasrep.2024.104454

Rudnev A. D. Notes on the Technique of Buddhist Iconography among modern zurachins (artists) of Urga, 
Transbaikalia and the Astrakhan region. Sbornik muzeia antropologii i etnografii (Collection of the Museum of 
Anthropology and Ethnography), 1905, vol. 1, no. 5, pp. 1–16 (in Russian).

Soktoeva I. I. Izobrazitel’noe i dekorativnoe iskusstvo Buriatii (Fine and Decorative Art of Buryatia). Novosi-
birsk, Nauka Publ., 1988. 106 p. (in Russian).

Syrtypova  S.-Kh.  D. Cult system and fine art of Buryat Buddhism. Harry I. R. (ed.). Buddizm v istorii i 
kul’ture buriat (Buddhism in the history and culture of the Buryats). Ulan-Ude, Buryaad-Mongol Nome Publ., 
2014, pp. 156–193 (in Russian).

Terentyev A. A. Buddhist Iconography Identification Guide. St. Petersburg, Nartang Publ., 2004. 302 p. (in 
Russian & in English).

Terentyev  A. A. Buddhism in Russia  — Tsarist and Soviet (old photographs). St.  Petersburg, A. Terentyev 
Publ., 2014. 484 р. (in Russian & in English).

Vaneian E. S. “Living Images” Versus “Secularization”: Alternative Interpretations of Japanese Sculpture of 
the Kamakura Period. Zakharova A.; Maltseva S.; Staniukovich-Denisova E. (eds). Actual Problems of Theory 
and History of Art: Collection of Articles, vol. 12. St. Petersburg, St. Petersburg Univ. Press, 2022, pp. 585–596. 
DOI 10.18688/aa2212-06-46 (in Russian).

Vasil’eva I. G. To the History of the Tsugolsky datsan on the Onon. Al’manakh Orient (Almanac Orient). St. 
Petersburg, Utpala Publ., 1992, pp. 121–135 (in Russian).

Woodward R. M. Buddhism: A Journey through Art. Northampton, Massachusetts, Interlink Publ., 2024. 
350 p.

https://www.sciencedirect.com/journal/journal-of-archaeological-science-reports
DOI:%2010.1016/j.jasrep.2024.104454
https://www.amazon.in/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=R.M.+Woodward&search-alias=stripbooks


Иллюстрации 923

Илл. 95. С.-Ц. Цыбиков. Лубсан-
Ниндаг Банзаракшеев — настоятель 
Янгажинского дацана. Дерево, резьба, 
краска. 87×74 см. Национальный музей 
Республики Бурятия. Воспроизводится по: 
Бардалеева С. Б. Буддийская скульптура 
Бурятии: из собрания Национального музея 
Республики Бурятии: альбом-каталог. — 
Улан-Удэ; Белгород: КОНСТАНТА, 2023, 
с. 51


