
И. А. Шалина304

УДК 75.033.2.94(47).043.246.3
ББК 85.14
DOI 10.18688/aa2515-3-24

И. А. Шалина

Развитие лицевых циклов Сказания  
о Богоматери Тихвинской 
в эпоху позднего Средневековья 

Интригующей темой русского Средневековья является не только невероятное число 
богородичных изображений, умножение списков и типов почитаемых икон, но и появ-
ление лицевых циклов, посвященных чудесам от таких образов. Последние представ-
ляют собой своего рода аналог житийным памятникам, где вокруг фигуры святого ил-
люстрируется история его становления. Изображение Богородицы в какой-то момент 
стали воспринимать не только как самостоятельный моленный образ, но  и  как свя-
щенный объект, имеющий историю своей чудотворной силы. Мысль эта не покажется 
банальной, если вспомнить, что у этого жанра, в отличие от житийных икон, не было 
предшествующей традиции; ибо ни в византийской, ни в балканской, ни даже в евро-
пейской культуре такой тип лицевых сказаний в раннее время не известен. Очевидно, 
что и сложение повестей о чудотворных иконах и формирование их иллюстраций на-
чинают складываться лишь во второй половине XV в., после падения Византии и осоз-
нания Московским государством своего нового статуса, когда столица активизирует 
процесс собирания реликвий, а  ее главным палладиумом и покровительницей стано-
вится Богородица.

В этом ряду Сказание о  Тихвинском образе занимает особое место  — это не 
только первое повествование о явленной иконе, возникшее не ранее конца XV в. [11], 
но  и  источник, инициировавший сложение нового типа литературного сочинения, 
а также соответствующей ему иконографии. Древнейший лицевой цикл, посвященный 
чудесам Тихвинской иконы, известен по раме с 16 клеймами из Благовещенского собора 
Московского Кремля, предназначенной для раннего недошедшего до нас списка чудо-
творного образа. Это было изображение «в меру и  подобие» чудотворного, относив-
шееся ко времени его начального почитания Василием III и возведению по воле великого 
князя в 1507–1515 гг. каменного Успенского собора в Тихвине. Причины строительства 
в далеком новгородском погосте огромного храма, задуманного как реликварий для свя-
тыни, тогда еще не известной в Москве, неясны. Позволим себе предположить, что про-
славление иконы стало частью обширной вотивной программы, связанной с молением 
о чадородии, заботой о наследнике престола, которого семья ожидала с 1505 г. Надо по-
лагать, первый список иконы появился в столичном царском храме именно в это время1.

1	 Подробнее см.: [25].



Древнерусское искусство 305

Второй этап чествования святыни наступил в 1526 г., поскольку брак с Еленой Глин-
ской также оставался бесплодным. Молением о  «даровании плода чрева» было озна-
меновано паломничество Василия III к чудотворной иконе Одигитрии [18, c. 542–543]. 
К этому времени относятся два кремлёвских памятника — увеличенная пядница с Тро-
ицей Ветхозаветной, архангелами, апостолами Петром и  Павлом и  святителями на 
полях из  Успенского собора Московского Кремля2 и  мерная икона из  местного ряда 
иконостаса церкви Ризоположения. Этот образ считают памятником начала XVI  в.3, 
но судя по стилю, он написан не раньше второй четверти столетия. Теми же чертами 
и пропорциями обладает икона неизвестного происхождения из собрания Р. Темпла [26, 
сat. No. 14, р. 68–71]

Желание иметь в Кремле точные списки подтверждает уникальное известие о снятии 
по государеву указу прорисей и копий: «Да присылал князь великий Василей Ивановичь 
ко Пречистой на Тихвину иконников своих… И они учали снимати образ Пречистые: 
класти ярь [з?] зелием на бумагу и бумагу прикладывати… и Пречистыя образа своего 
не дала сняти. Да присылал князь великий Иван Васильевич иконников своих… И они 
снимали на нее смотря, по подобию. И она ся и дала сняти, и списали» (РГБ. № 459. Се-
редина XVII в. Л. 521–521 об.).

Рама для древнего списка Благовещенского собора создавалась в период восстанови-
тельных работ после пожара Кремля 1547 г., то есть после двух паломнических поездок 
в Тихвин сначала Василия III в 1526 г., потом Ивана IV, молившегося там незадолго до 
венчания на царство в конце ноября 1546 г. [17, c. 151]. 

Отметим необычный порядок расположения клейм: повествование начинается со 
второго нижнего клейма на левой стороне; поднимается на верхнее поле и симметрично 
спускается вниз, заканчиваясь последней сценой справа. Эта особенность покажется 
тем более странной, если учесть, что она удерживается двумя другими иконами, иллю-
стрирующими то же Сказание. Одна из них была написана вскоре после благовещен-
ской для собора в Дмитрове и не только повторяет расположение сюжетов, но и почти 
дословно копирует клейма рамы, включая удлиненную нижнюю композицию со сценой 
моления. Вторая, из тихвинского собора, относится уже к позднему XVII в. (НГМ). Ее 
более обширное повествование, основанное на иной  — распространенной редакции, 
имеет ту же схему — П-образно обходя центральный образ и завершаясь внизу правого 
поля, с той лишь разницей, что мастер разместил нижнюю сцену моления в трех само-
стоятельных клеймах. Очевидно, что все эти памятники восходили к единому образцу, 
которым исследователи, на наш взгляд, ошибочно считают благовещенский памятник.

Лицевой цикл благовещенской рамы иллюстрирует одну из ранних редакций ска-
зания («Б» по систематизации В. М. Кириллина), возникшей около 1515 г. [11, c. 40–43]. 
Изображения левого поля соответствуют первой части этого текста, где говорится 
о чудесном шествии иконы по воздуху в обонежских приделах: в Вымоченицах на реке 
Ояти, затем в двадцати поприщах на Кожеле на реке Паше и на Куковой горе, где в ме-
стах явлений строили деревянные храмы. Уникален прием объединения клейм лентой 

2	 ГММК. Инв. Ж 2040/1–2. Размеры: 41,2 × 33,5 см [9, кат. № 8, с. 168–179].
3	 ГММК. Инв. Ж 449/1–2. Размеры: 75,3 × 58,8 см [22, кат. № 36, с. 99– 203].



И. А. Шалина306

реки, выявляющий топографическую и хронологическую логику событий. Истории по-
явления иконы на Тихвине посвящены две верхние сцены, где, в соответствии с пове-
ствованием, поток изгибается, разделяя разновременные сюжеты — «молебное пение» 
пред явленной иконой и  закладку церкви Успения, а  также чудесное перенесение на 
другой берег трех венцов сруба, «посреди которых» тихвинцы обнаружили наутро спу-
стившийся наконец на землю образ. Важно отметить, что сцена моления появляется 
в списках только этой второй редакции «Б», созданной между 1507 и 1526 г. Небесная 
природа — шествие образа по воздуху — подчеркнута пятикратно повторенным изо-
бражением парящей вверху и сопровождаемой ангелами иконы Одигитрии. Автор ска-
зания постоянно акцентирует «долгое стояние иконы на воздусе», однако ни в одной 
из ранних редакций нет упоминаний о сопровождающих ее ангелах. Лишь автор «По-
вести на Сретение образа Богородицы Владимирской» второй половины XVI столетия, 
прямо указывал, что Тихвинская «на въздусе явися, святыми ангелами невидима но-
сима» [2, c. 22]. Вероятно, мотив появился ранее его письменного оформления и, как это 
часто бывало в иконографии, был заимствован из распространенной к тому времени 
схемы икон Спаса Нерукотворного,  — демонстрируемого ангелами плата с  чудесным 
отпечатком Лика (деталь, имеющая, на наш взгляд, западное происхождение) [23].

Центр верхнего поля выделен сценой Успения, храмового праздника недавно воз-
веденного на Тихвине по повелению Василия III собора  — реликвария чудотворной 
иконы. Расположенное по вертикальной оси изображение объединено с нижней сценой 
моления перед самой святыней. Все остальные клейма посвящены истории пономаря 
Юрыша: слева его благословляют идти и «заповедати людем пост и  молитву» и  звать 
окрестных жителей на освящение возведенной церкви, справа — явление ему Богома-
тери в виде «жены в багряных ризах», сидящей на сосновой клади, и Николы — «светла 
мужа в  святительских ризах». Замыкает этот ряд чудо с  церковным мастером, поста-
вившем, по воле ослушавшихся тихвинцев, на храме железный, а не деревянный крест, 
как заповедала Богородица. Он разбивается, упав с кровли, и оживает после покаяния. 
Размещение истории с Юрышем перед сценами с пожарами деревянных храмов соот-
ветствует только самой ранней редакции Сказания, созданной в конце XV в.

Близкие по композиции четыре клейма правого поля посвящены чудесному сохра-
нению в пожарах тихвинских святынь — иконы и креста, сделанного из дерева, на ко-
тором сидела Богородица и хранившегося в Никольской часовне, устроенной на месте 
этого явления. Тем самым левое поле символически объединяет вода, а правое — огонь, 
субстанции, постоянно сопровождающие в  сказании чудеса Тихвинского образа. По-
вествование завершается созданием в 1515 г. по воле Василия III собора и чудом с ка-
менщиками, найденными живыми под обломками обрушившейся паперти. По одним 
спискам, пристройка возводилась одновременно с собором; по другим — в 1527 г., после 
паломничества Василия III, повелевшего по его «государеву чертежу» пристроить эту 
часть здания4. В пандан справа помещена сцена с болящими, которые ползут (или их 
несут) к чудотворной иконе. К помещенному в среднике ее списку они и протягивают 
руки, ища помощи и исцелений. 

4	 БАН. Собр. Археогр. ком. № 157. Л. 178. Эта редакция обнаружена и изучена: [5, с. 260–261].



Древнерусское искусство 307

Смысловым продолжением двух симметричных сцен чудес является вытянутая по 
ширине средника композиция с молением духовных и светских лиц, обращенных к об-
разу Богоматери и составляющих с ним и изображением Успения одно целое. О содер-
жании этой композиции писали многие исследователи [20, с. 62; 3; 15; 16]; резюмируя 
их выводы, отмечу, что по составу действующих лиц сцена далека от реального истори-
ческого события и на символическом уровне включает представителей двух поколений 
правящей династии, почитателей иконы и устроителей места ее хранения.

Поскольку рама заказывалась после 1547  г. для домового государева храма, она 
должна была напоминать и о создании Успенского собора, и о посещении Тихвина Васи-
лием III, и о паломничестве за несколько дней до венчания на царство вымоленного там 
наследника — Ивана IV. Оба события подробно описаны в летописях, а позднее вошли 
в новые редакции Сказания, но, учитывая раннее создание рамы в близкое к этому году 
время, композиция явно разрабатывалась специально и еще без опоры на какой-либо 
текст. 

Сцена моления была важнейшей частью заказа, и именно она стала причиной на-
рушения традиционной последовательности клейм. Ради того, чтобы сохранить логику 
повествования, возникла необходимость в П-образном размещении сюжетов. В близкое 
время и явно в княжеской среде был создан точный список этого памятника для Успен-
ского собора в Дмитрове, видимо, ставший одним из «оправдательных вкладов» Ивана 
Грозного 1550-х  гг. на помин души своего дяди Юрия Ивановича, владевшего этим 
уделом до низложения его Еленой Глинской в 1533 г. [13, c. 163–169]. Датировка памят-
ника 1560-ми гг., на наш взгляд, не имеет веских оснований [8, кат. № 90, c. 237–243; 10, 
кат. № 86, с. 474–477].

Какая икона послужила образцом для кремлевской рамы и  иконы из  Дмитрова? 
Кажется очевидным, что впервые такой образ должен был появиться не в  Москве, а 
в самом тихвинском соборе. В какой-то степени на этот вопрос отвечают деяния цер-
ковного собора 1551 г., где Иван Грозный задает вопрос о допустимости изображения 
живых людей, ссылаясь на «пречистыя Богородица образ в  деянии, иже есть на Тих-
фине») [6, c. 306]. Обычно его без оснований связывают с благовещенской иконой. 

При этом сама чудотворная икона, висевшая на правом столпе тихвинского Успен-
ского собора, согласно документам, лишь в 1664 — начале 1665 г. была обрамлена рамой 
со сценами ее чудес и явлений, написанными местным изографом Родионом Сергиевым 
(не сохранилась)5, и, соответственно, не могла быть протографом московских памят-
ников. Еще один образ был создан тем же мастером в 1678 г. взамен древней и ветхой 
«Одигитрии с  деянием» в  местном ряду тихвинского иконостаса6. Наименование той 
в старых описях «местная Одигитрия в деянии»7 вроде бы подразумевает традиционный 
протоевангельский цикл на полях, известный по произведениям раннего XVI в. Одно 
из них с 20 клеймами, поступившее в Новгородский музей из пригородного Мало-Ки-
риллова монастыря (НГМ) [7, кат. № 62, с. 392–402], является не только первой репликой 
«в меру и подобие» Тихвинского образа, но и древнейшей русской иконой с подробным 
5	 Архив СПбИИ РАН. Ф. 132. Оп. 2. Д. 206. Л. 105; Ф. 132. Оп. 2. Д. 213. Л. 17.
6	 Архив СПбИИ РАН. Ф. 132. Оп. 2. Д. 352. Л. 241. Об иконе см.: [13]. 
7	 Архив СПбИИ РАН. Ф. 132. Оп. 2. Д. 71. 1640 г. Л. 28–28 об.



И. А. Шалина308

циклом жития Богоматери. На наш взгляд, она и была первым храмовым образом либо 
последнего деревянного собора, согласно Сказанию, срубленного в 1500 г. и вскоре сго-
ревшего, но скорее, уже заменившего его каменного храма 1515 г. Наше предположение 
подкрепляется описями Мало-Кириллова монастыря XVIII  в., где подобная икона не 
упоминается. К тому же Тихвинский образ в начале XVI в. все еще оставался местноч-
тимым, и вряд ли можно допустить его широкое распространение в Новгороде в эту 
эпоху. В пользу раннего времени создания памятника говорит и окружающий средник 
протоевангельский цикл, а  не сцены Сказания, тогда еще только оформлявшегося 
как литературный памятник. Скорее всего, образ оказался в  Кирилловом монастыре 
в  позднее время, когда уже давно не востребованная ветхая храмовая икона тихвин-
ского Успенского собора, еще в 1678 г. замененная образом Родиона Сергиева, была пе-
редана в эту небольшую и обедневшую обитель. 

Между тем, аналогичным термином — «в деянии» — писцы описывали икону Ро-
диона Сергиева8, в  26  клеймах которой подробно передаётся история этой святыни, 
из чего следует, что сцены на полях другой «старой» «Одигитрии» также могли иллю-
стрировать Сказание, и, более чем вероятно, они были той же иконографии, что и сто-
личные памятники из  Кремля и  Дмитрова. Думается, эта не дошедшая до нас икона 
была создана в Тихвине после посещения погоста Василием III в 1526 г. Ее копирова-
нием автором Благовещенской иконы объясняется двойственный характер сцены 
моления, где впереди юного Иоанна  IV представлен инок, имеющий сходство с  над-
гробным портретом Василия, в схиме Варлаама, из Архангельского собора [4]. Мастер 
сохранил имевшийся на утраченной иконе образ Василия III, но поскольку писал после 
его смерти и по заказу Ивана IV, придал Василию не княжеский облик, а принятый им 
перед смертью иноческий.

Еще одно обстоятельство заставляет думать об ориентации благовещенской иконы 
на ранний образец, причем исполненный не московским мастером, как принято счи-
тать: художественные особенности памятника обнаруживают черты новгородского ис-
кусства раннего макарьевского времени. Бирюзовый фон напоминает многие тихвин-
ские иконы, уцелевшие от ранних иконостасов, явно создававшихся выходцами из этого 
центра [1, кат. №  647–648; 14, табл. 233–236, кат. №  233–236, с. 332–333]. Об их работе 
говорят узнаваемые формы архитектурного фона, характерные горки, рисунок фелоней 
и  драпировки одежд с  плотными пробелами светов, но  главное, характерное личное 
письмо, далекое от манеры столичных изографов. Следовательно, икона ориентирова-
лась на ранний новгородский образец и, скорее всего, была написана одним из новго-
родцев, работавших над украшением кремлевских интерьеров после пожара 1547 г.

Еще один памятник подтверждает наше предположение о существовании во второй 
четверти столетия особой новгородской иконографии Тихвинских образов. Речь идет 
о  крупной иконе Богоматери Тихвинской с  протоевангельским циклом из  собрания 
К. В. Воронина [19]. Судя по всему, замысел ее был связан с рождением и возведением 
на великое княжение будущего царя Ивана, появление на свет которого вымаливал Ва-
силий III у  чудотворного образа. Поскольку поездка пришлась на «зимнего Николу», 

8	 Там же. Д. 404. Л. 12–13.



Древнерусское искусство 309

наследник считал его своим покровителем, что и  отражает средник, сочетающий его 
образ с небесным патроном Иоанном Предтечей. Собор святых на нижнем поле с вы-
деленным в  верхнем регистре царским чином заставляет вспомнить сцены моления 
Тихвинской иконе и не исключает влияние такого новгородского извода на формиро-
вания обсуждаемой композиции.

Существование в тихвинском соборе до конца XVII в. новгородского по стилю па-
мятника, написанного после 1526  г., нашло отражение не только в  его копиях в  Бла-
говещенском и дмитровском соборах, но и в созданной в замену ему храмовой иконе 
Родиона Сергиева, отличающейся невероятным архаизмом стиля и  иконографии. Все 
совпадающие с благовещенской иконой сюжеты настолько близки, что не остается со-
мнений в  существовании единого образца, лежащего в  основе трех памятников. При 
этом очевидно, что Родион Сергиев копировал свою тихвинскую, а не икону москов-
ского придворного собора, и скорее всего, именно ту, что заменял для иконостаса. В ри-
сунке и особенностях письма вновь явственно проступают черты новгородской живо-
писи макарьевского времени, подтверждая ориентацию мастера на образ, написанный 
после 1526 г.

Повторил он и нижнюю композицию с молением народа, причем надпись над ней 
снова вступает в противоречие с изображением: сообщается о предстательстве Василия 
III и архиепископа Макария в 1526 г., в то время как изображен юный царь Иван Ва-
сильевич, которого, как и на благовещенской раме, сопровождает инок Варлаам, но их 
фигуры поменялись местами. Слева представлены митрополит Макарий и безымянный 
новгородский владыка. Объяснить эти несуразности можно лишь образцом, где дей-
ствительно помещалось моление Василия III. При копировании ее и для Благовещен-
ского собора, когда царем уже был Иван Грозный, и  тем более для Тихвина в  конце 
XVII в., пришлось объединить оба события. Родион Сергиев расширяет лик молящихся, 
однако отдельные фигуры, и  прежде всего, жены в  белых платках с  ребенком на шее 
одной из них, в точности повторяют рисунок благовещенского памятника. Полностью 
повторена, но в зеркальном варианте, сцена с болящими, а в пандан ей появилась еще 
одна композиция с расслабленными, которая, судя по рисунку, более чем вероятно, была 
на ранней иконе, созданной новгородцем для Успенского собора в Тихвине.

Сохраняется и уникальная особенность композиционного построения предшеству-
ющих памятников: как и в них, рассказ начинается с левого нижнего клейма и поднима-
ется вверх, охватывая средник по периметру. А все первые сцены, повествующие о яв-
лениях иконы Одигитрии «в новгородских пределах», связаны «протекающей» вдоль 
лузги рекой Тихвинкой, изображение которой выглядит уже рудиментарным.

Казалось бы, первая икона с чудесами от иконы Богоматери Тихвинской должна была 
наследовать миниатюрам лицевых рукописей со Сказанием. Однако ранняя их история 
нам не известна, а  те миниатюры, которые можно связывать с  XVI  в., прежде всего, 
шесть изображений Лицевого летописного свода 1570–1580-х гг. в составе Древнего ле-
тописца («Царственного» или «Остермановского II») (БАН. 31.7.30. Л. 186–188 об.) [12, 
с. 117–122], демонстрируют совершенно иную композиционную схему: ни одно из них 
не совпадает с клеймами рассмотренных памятников.



И. А. Шалина310

Поэтому история сложения циклов чудес от Тихвинской иконы представляется нам 
в следующем виде. Первые списки самой чудотворной иконы появились в Москве в на-
чале XVI  в. и  были связаны с  начальным этапом почитания этой святыни Василием 
III, молившим ее о  наследнике престола. Этим объясняется возведение им в  далеком 
Тихвинском погосте огромного каменного собора, повторявшего кремлевские храмы 
и предназначенного для хранения образа. Второй этап связан с теми же ожиданиями 
сына: по причине бесплодия Елены Глинской Василий III предпринимает паломниче-
ство «на Тихвину» в 1526 г. После этого события в Успенском соборе появляется первая 
икона с клеймами чудес, написанная новгородским мастером на основе недавно создан-
ного текста Сказания. Видимо, тогда же аналогичный памятник был сделан для царского 
Благовещенского храма, но погиб в пожаре 1547 г. Во время восстановительных работ 
силами новгородцев была написана новая рама к древнему и, видимо, уцелевшему тогда 
списку. Рама копировала икону Успенского собора в Тихвине. Но поскольку незадолго 
до этого года к  святыне совершил паломничество Иван Васильевич, мастер включил 
и его образ в сцену моления. К 1678 г. древняя икона Тихвинского монастыря обвет-
шала и уже не соответствовала монументальному комплексу местного ряда иконостаса 
Успенского собора, почему и была заменена Родионом Сергеевым новой, повторявшей 
размерами другие образы этого ансамбля. В нем удержаны новгородская иконография 
и даже отчасти стиль эпохи архиепископа Макария, но поля дополнены новыми сюже-
тами из Книги о чудесах образа Одигитрии, составленной в монастыре в 1658 г., автором 
и иллюстратором которой был сам Родион Сергиев. Вместе с тем, все известные нам па-
мятники с лицевыми циклами Сказания последней трети XVI — XVII в. [24] перестают 
быть зависимыми от древнего новгородского образца, получают широкое распростра-
нение, с чем и связано появление совершенно иных по замыслу и стилю икон.

Литература

1.	 Антонова В. И., Мнёва Н. Е. Государственная Третьяковская галерея. Каталог древнерусской жи-
вописи XI — начала XVIII вв. Опыт историко-художественной классификации. В 2 т. Т. 2. — М.: 
Искусство, 1963. — 570 с.

2.	 Богоматерь Владимирская: К 600-летию Сретения иконы Богоматери Владимирской в Москве 26 ав-
густа (8 сентября) 1395 года: Сборник материалов. Каталог выставки. — М.: Авангард, 1995. — 192 с.

3.	 Горматюк А. А. Иконография княжеских и царских портретов в клеймах иконы Тихвинской Бого-
матери // Чудотворная икона Тихвинской Богоматери: иконография — история — почитание. Те-
зисы докладов международной научной конференции. Санкт-Петербург — Тихвин. 24–27 октября 
2001 года. — СПб., 2001. — С. 65–69. 

4.	 Горматюк А. А. Царский лик. Надгробная икона Великого князя Василия III. — М.: ВХНРЦ, 2003. — 
120 с. 

5.	 Дилигул Е. С. Рукописная традиция Сказания о Тихвинской иконе Богоматери в XVII в. // Петер-
бургский исторический журнал: исследования по российской и  всеобщей истории.  — 2018.  — 
№ 3 (19). — С. 259–266.

6.	 Емченко Е. Б. Стоглав: Исследование и текст / Рос. акад. наук. Ин-т рос. истории. — М.: Индрик, 
2000. — 495 с. (Памятники древней письменности). 

7.	 Иконы Великого Новгорода XI– начала XVI века. — М.: Северный паломник, 2008. — 550 с.
8.	 Иконы Москвы XIV–XVI вв. Каталог собрания ЦМиАР. Вып. II / Ред.-сост. Л. М. Евсеева, В. М. Соро-

катый; отв. ред. Г. В. Попов. — М.: Индрик, 2007. — 512 с.: ил.



Древнерусское искусство 311

9.	 Иконы Успенского собора Московского Кремля. Вторая половина XV — XVI век. — М.: Изд. Мо-
сковского Кремля, 2016. — 328 с. 

10.	 Иконы XIII–XVI веков в собрании Музея имени Андрея Рублева / Сост. Л. М. Евсеева. — М.: Север-
ный паломник, 2007. — 619 с. 

11.	 Кириллин В. М. Сказание о Тихвинской Богоматери «Одигитрии». Литературная история памятни-
ка до XVII в., его содержательная специфика и связи с культурой. Тексты. — М.: Языки славянских 
культур. 2007. — 312 с. 

12.	 Лицевой летописный свод царя Ивана Грозного. Русь (1389—1400 гг. от В. Х.). Кн. 10. — М.: Принт-
хаус, 2022. —690 с. 

13.	 Мильчик М. И., Шалина И. А. Икона «Богоматерь Тихвинская с 26-ю клеймами чудес» и ее автор Ро-
дион Сергиев // Памятники культуры. Новые открытия. Ежегодник 1994. — М.: Наука. РАН, 1996. — 
С. 181–196. 

14.	 Новгородская икона XII–XVII веков / Авт. В. К. Лаурина, В. А. Пушкарев. Вступ. статья Д. С. Лихаче-
ва. — Л.: Аврора, 1980. —346 с.

15.	 Преображенский А. С. «Цари и князи и святители живы суще». Об иконографическом статусе сцены 
моления на древнейших иконах Богоматери Тихвинской с деяниями // Чудотворная икона Тихвин-
ской Богоматери: иконография — история — почитание. Тезисы докладов международной научной 
конференции. Санкт-Петербург — Тихвин. 24–27 октября 2001 года. — СПб., 2001. — С. 69–74. 

16.	 Преображенский А. С. Тема коллективной молитвы в росписях собора Рождества Богородицы Фера-
понтова монастыря // Древнерусское и поствизантийское искусство. Вторая половина XV — начало 
XVI века. К 500-летию росписи собора Рождества Богородицы Ферапонтова монастыря / Отв. ред. 
Л. И. Лифшиц. — М.: Северный паломник, 2005. — С. 229–245. 

17.	 ПСРЛ. Т. 3. Новгородские летописи. — СПб.: Тип. Эдуарда Праца, 1841. — 326 с. 
18.	 ПСРЛ. Т. 4. Ч. 1. Вып. 3. Новгородская IV летопись. — Л.: Академия наук СССР, 1929. 686 с. 
19.	 Саенкова Е. М. Икона «Богоматерь Тихвинская с  протоевангельским циклом и  святыми» второй 

четверти XVI века из собрания Константина Воронина // Собрание Константина Воронина. Иконы. 
Художественный металл. XIII–XVI века. — М.: ЦМиАР, 2017. — С. 54–66. 

20.	 Сорокатый В. М. Икона «Богоматерь Тихвинская» в истории России XVI в. //. Чудотворная икона 
Тихвинской Богоматери: иконография — история — почитание. Тезисы докладов международной 
научной конференции. Санкт-Петербург — Тихвин. 24–27 октября 2001 года. — СПб., 2001. — С. 60–
62. 

21.	 Тихомиров М. Н. Российское государство XV–XVII веков. — М.: Наука, 1973. — 422 с. 
22.	 Хранители времени. Реставрация в  Музеях Московского Кремля.  — М.: Московский Кремль, 

2019. — 504 с. 
23.	 Шалина И. А. Икона «Спас Нерукотворный» из Смоленского музея и ее место в псковском искусстве 

XV века // Древнерусское искусство. Византийский мир: региональные традиции в художественной 
культуре и проблемы их изучения. К юбилею Э. С. Смирновой / Ред.-сост. М. А. Орлова. — М.: Госу-
дарственный институт искусствознания, 2017. — С. 141–156.

24.	 Шалина И. А. Богоматерь Одигитрия Тихвинская, со сценами сказания в 12 клеймах / вступитель-
ная статья к каталогу // Спустившаяся с неба. Икона Богоматери Тихвинской из частного собрания. 
Выставка 3–23 января 2022 / Ред. М. А. Маханько / Центральный музей древнерусского искусства 
имени Андрея Рублева. — М., 2022. — 94 с. 

25.	 Шалина И. А. Чудотворная икона Богоматери Тихвинской: датировка, атрибуция, иконография, 
ранняя история почитания // University Journal of Art & Design. Журнал ВШЭ по искусству и дизай-
ну. — 2024. — № 4 (4). — C. 134–165.

26.	 Temple R. Masterpieces of Early Christian Art and Icons. — London: The Temple Gallery. 2005. — 88 с. 

Название статьи. Развитие лицевых циклов Сказания о Богоматери Тихвинской в эпоху позднего 
Средневековья

Сведения об авторе. Шалина, Ирина Александровна — кандидат искусствоведения, ведущий на-
учный сотрудник. Государственный Русский музей. Инженерная ул., 4, Санкт-Петербург, Российская 
Федерация, 191186; shalina_irina@mail.ru; SPIN-код: 2847-8544; ORCID: 0000-0001-8187-6677; Scopus ID: 
57216262165

Аннотация. История сложения циклов чудес от Тихвинской иконы, основанных на ранних редак-
циях Сказания, связана с почитанием святыни Василием III, молившем ее о наследнике престола. Ви-

https://art-journal.hse.ru/
https://art-journal.hse.ru/


И. А. Шалина312

димо, впервые такие памятники появились в московском Благовещенском соборе и в Успенском храме 
Тихвина после паломничества туда в 1526 г. великого князя, запечатленного вместе с архиепископом 
Макарием в сцене моления. Они явно были написаны новгородским мастером на основе недавно соз-
данного текста. Во время восстановительных работ после пожара Кремля 1547 г. силами новгородцев 
была написана новая рама к древнему уцелевшему тогда списку, копировавшая икону в Тихвине. По-
скольку накануне этого года к святыне совершил паломничество Иван IV, его образ также был включен 
в сцену моления. К 1678 г. древняя икона Тихвинского монастыря обветшала и уже не соответствовала 
комплексу местного ряда соборного иконостаса, почему и была заменена Родионом Сергеевым новой, 
повторявшей размерами другие образы этого ансамбля. В  ней удержана новгородская иконография 
и отчасти стиль эпохи архиепископа Макария, но поля дополнены новыми сюжетами из Книги о чуде-
сах иконы Одигитрии, составленной в монастыре в 1658 г., автором и иллюстратором которой был сам 
Родион Сергиев. Лежащий в основе этих памятников прототип объясняет необычные композиционные 
особенности их замысла.

Ключевые слова: икона, иконография, иконописцы, древнерусская живопись, Богоматерь Тихвин-
ская, лицевые циклы, сказание об иконе, Тихвин, Москва, Новгород, 16 век, художественный стиль

Title. Development of the Pictorial Cycles of the Tale of the Mother of God of Tikhvin in the late Middle 
Ages

Author. Shalina, Irina A.  — Ph.  D., senior researcher. The State Russian Museum, Inzhenernaya ul., 4, 
191186 St. Petersburg, Russian Federation; shalina_irina@mail.ru; SPIN-code: 2847-8544; ORCID: 0000-0001-
8187-6677; Scopus ID: 57216262165

Abstract. The history of the creation of the cycles of miracles from the Theotokos of Tikhvin icon, based 
on early editions of the Legend, is connected with the special veneration of the icon by Vasily III, who prayed 
before it for an heir to the throne. Apparently, such monuments first appeared in the Annunciation Church in 
Moscow and the Assumption Church in Tikhvin after the Grand Prince’s pilgrimage to this site in 1526, depicted 
alongside with Archbishop Makarius in a scene of prayer. They were clearly painted by a Novgorod master based 
on a recently created text. During the restoration work after the Kremlin fire in 1547, Novgorodians painted a 
new frame for the existing copy that had survived at that time, copying it from the icon in Tikhvin. Since Ivan 
IV had made a pilgrimage to the shrine a previous year, his image was also included in the scene of prayer. By 
1678, the old icon of the Tikhvin monastery became dilapidated and no longer corresponded to the ‘local’ tier of 
the cathedral iconostasis. For this reason it was replaced by Rodion Sergeyev with a new one, which repeated the 
dimensions of the other images of this ensemble. It retained Novgorod iconography and partly the style of the 
era of Archbishop Makarius. However, the fields were supplemented with new scenes from the Book of Miracles 
of the Hodegetria Icon, compiled in the monastery in 1658, the author and illustrator of which was Rodion 
Sergeyev himself. The prototype underlying these monuments explains the unusual compositional features of 
their design.

Keywords: icon, icon painters, Old Russian painting, the Mother of God of Tikhvin, Legend about the icon, 
pictorial cycles, Tikhvin, Moscow, Novgorod, 16th century, monasteries, artistic style, iconography

References

Antonova V. I.; Mneva N. E. Gosudarstvennaia Tretiakovskaia galereia. Katalog drevnerusskoi zhivopisi. Opyt 
istoriko-khudozhestvennoi klassifikatsii (State Tretyakov Gallery. Catalogue of the Old Russian Painting. Experi-
ence of Historical and Artistic Classification), vol. 2. Moscow, Iskusstvo Publ., 1963. 570 p. (in Russian).

Bogomater’ Vladimirskaia: K 600-letiiu Sreteniia ikony Bogomateri Vladimirskoi v Moskve 26 avgusta (8 sen-
tiabria) 1395 goda: (The Mother of God of Vladimir: On the 600th Anniversary of the Meeting of the Icon of The 
Mother of God of Vladimir in Moscow on August 26 (September 8), 1395. Collection of Materials. Exhibition Cat-
alogue). Moscow, Avangard Publ., 1995. 192 p. (in Russian).

Diligul E. S. The handwritten tradition of the Tale of the Tikhvin Icon of the Mother of God in the 17th cen-
tury. Peterburgskii istoricheskii zhurnal: issledovaniia po rossiiskoi i vseobshchei istorii, no. 3 (19), 2018, pp. 259–
266 (in Russian).

Emchenko E. B. Stoglav: Issledovaniia i tekst (Stoglav: Research and Text). Moscow, Indrik Publ., 2000. 495 p. 
(Pamiatniki drevnei pis’mennosti). (in Russian).



Древнерусское искусство 313

Evseeva L. M.; Sorokatyi V. (eds). Ikony Moskvy XIV–XVI vv. Katalog sobraniia TsMiAR (Icons of Moscow 
of the 14th–16th centuries. Catalogue of the collection of the of the Andrei Rublev Museum), vol. 2. Moscow, Indrik 
Publ., 2007. 512 p. (in Russian).

Evseeva L. M. (ed.). Ikony XIII–XVI vekov v sobranii Muzeia imeni Andreia Rubleva (Icons of the 13th –16th 
centuries in the collection of the Andrei Rublev Museum). Moscow, Severnyi Palomnik Publ., 2007. 619 p. (in 
Russian). 

Gormatiuk A. A. Iconography of princely and royal portraits in the scenes of the icon of the Tikhvin Moth-
er of God. Chudotvornaia ikona Tikhvinskoi Bogomateri: ikonografiia — istoriia — pochitanie. Tezisy dokladov 
mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsii (The miraculous icon of the Mother of God of Tikhvin: iconography — 
history — veneration. Abstracts of reports of the international scientific conference. Sankt-Petersburg — Tikhvin. 
24–27 oktiabria 2001 goda). St. Petersburg, 2001, pp. 65–69 (in Russian).

Gormatiuk A. A. Tsarskii lik. Nadgrobnaia ikona Velikogo kniazia Vasiliia III (The Tsar’s Face. Funeral icon 
of Grand Prince Vasily III). Moscow, All-Union Art and Scientific Restoration Center named after Academician 
I. Grabar Publ., 2003. 120 p. (in Russian).

Ikony Velikogo Novgoroda XI– nachala XVI veka (Icons of Greet Novgorod from the 11th to early 16th centu-
ries). Moscow, Severnyi Palomnik Publ., 2008. 550 p. (in Russian).

Ikony Uspenskogo sobora Moskovskogo Kremlia. Vtoraia polovina XV–XVI veka (Icons of the Assumption 
Cathedral of the Moscow Kremlin. Second half of the 15th –16th centuries). Moscow, Moscow Kremlin Publ., 2016. 
328 p. (in Russian). 

Khraniteli vremeni. Restavratsiia v Muzeiakh Moskovskogo Kremlia (Guardians of Time. Restoration in the 
Moscow Kremlin Museums). Moscow, Moscow Kremlin Publ., 2019. 504 p. (in Russian).

Kirillin V. Skazanie o Tikhvinskoi Bogomateri Odigitrii. Literaturnaia istoriia pamiatnika do XVII  v., 
ego soderzhatel’naia spetsifika i sviazi s kul’turoi. Teksty (The Legend of the Tikhvin Icon of the Mother of God 
“Hodegetria”. Literary history of the monument until the 17th century. Its content specificity in connection with the 
culture of the era. Texts). Moscow, Languages of Slavic cultures Publ., 2007. 312 p. (in Russian).

Laurina V. K.; Pushkarev V. A.; Likhachev D. S. (eds). Novgorodskaia ikona XII–XVII vekov (Novgorod Icons 
of the 12th–17th Centuries). Leningrad, Avrora Publ., 1980. 346 p. (in Russian).

Litsevoi letopisnyi svod tsaria Ivana Groznogo. Rus’ (1389–1400 gg. ot V. Kh.) (The Illustrated Chronicle of Tsar 
Ivan the Terrible. Rus), vol. 10. Moscow, Printhouse Publ., 2022. 690 p. (in Russian).

Milchik M.; Shalina I. Icon “Mother of God of Tikhvin” with 24 marks of miracles and its author Rodion 
Sergiev. Pamiatniki kul’tury. Novye otkrytiia. Ezhegodnik 1994 (Monuments of Culture. New discoveries. Yearbook. 
1994). Moscow, Nauka Publ., pp. 181–196 (in Russian).

Preobrazhenskii A. S. “The kings and princes and saints are alive.” On the iconographic status of the 
prayer scene on the oldest icons of the Tikhvin Mother of God with deeds. Chudotvornaia ikona Tikhvinskoi 
Bogomateri: ikonografiia — istoriia — pochitanie. Tezisy dokladov mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsii (The 
miraculous icon of the Mother of God of Tikhvin: iconography — history — veneration. Abstracts of reports of the 
international scientific conference. Sankt-Petersburg — Tikhvin. 24–27 oktiabria 2001 goda). St. Petersburg, 2001, 
pp. 69–74 (in Russian).

Preobrazhenskii A. S. The theme of collective prayer in the paintings of the Cathedral of the Nativity of the 
Virgin Mary of the Ferapontov Monastery. Drevnerusskoe i postvizantiiskoe iskusstvo (Old Russian and post-
Byzantine art). Moscow, Severnyi Palomnik Publ., 2005, pp. 229–245 (in Russian).

PSRL (Complete Collection of Russian Chronicles), vol. 3. Novgorod Chronicles. St. Petersburg, 1841. 326 p. 
(in Russian).

PSRL (Complete Collection of Russian Chronicles), vol. 4, part 1, iss. 3. Novgorod IV Chronicle. Leningrad, 
Academy of Sciences SSSR Publ., 1929. 686 p. (in Russian).

Saenkova E. M. “The Mother of God of Tikhvin with the proto-Gospel cycle and saints” of the second 
quarter of the 16th century from the collection of Konstantin Voronin. Sobranie Konstantina Voronina. Ikony. 
Khudozhestvennyi metall. XIII–XVI veka (Collection of Konstantin Voronin. Icons. Artistic metal. 13th–16th 
centuries). Moscow, Tsentral’nyi muzei drevnerusskogo iskusstva imeni Andreia Rubleva Publ., 2017, pp. 54–
66 (in Russian). 

Shalina I. A. The Icon of the Savior Not Made by Hands from the Smolensk Museum and its Place in the 
Pskov Art of the 15th century. Orlova M. A. (ed.). Drevnerusskoe iskusstvo. Vizantiiskii mir: regional’nye traditsii 
v khudozhestvennoi kul’ture i problemy ikh izucheniia. K iubileiu E. S. Smirnovoi (Old Russian Art. The Byzantine 
World: Regional Traditions in Artistic Culture and Problems of Their Study. On the Anniversary of E. S. Smirnova). 
Moscow, Severnyi Palomnik Publ., 2017, pp. 141–156 (in Russian).



И. А. Шалина314

Shalina I. A. The Mother of Hodegetria of Tikhvin, with scenes of the story in 12  frames /  introductory 
article to the catalogue. Spustivshaiasia s neba. Ikona Bogomateri Tikhvinskoi iz chastnogo sobraniia. Vystavka 
3–23 ianvaria 2022 (Descended from heaven. Icon of the Mother of Tikhvin from a private collection). Moscow, 
Tsentral’nyi muzei drevnerusskogo iskusstva imeni Andreia Rubleva Publ., 2022, pp. 11–42 (in Russian).

Shalina I. A. The miraculous icon of the Mother of God of Tikhvin: dating, attribution, iconography, early 
history of veneration. HSE University Journal of Art & Design), no. 4 (4), 2024, pp. 134–165 (in Russian).

Sorokatyi V. M. The icon “The Mother of God of Tikhvin” in the history of Russia in the 16th century. 
Chudotvornaia ikona Tikhvinskoi Bogomateri: ikonografiia  — istoriia  — pochitanie. Tezisy dokladov 
mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsii (The miraculous icon of the Mother of God of Tikhvin: iconography — 
history — veneration. Abstracts of reports of the international scientific conference. Sankt-Petersburg — Tikhvin. 
24–27 oktiabria 2001 goda). St. Petersburg, 2001, pp. 60–62 (in Russian).

Temple R. Masterpieces of Early Christian Art and Icons. London, The Temple Gallery Publ., 2005. 88 p.
Tikhomirov M. N. Rossiiskoe gosudarstvo XV–XVII vekov (The Russian state of the 15th–17th centuries). 

Moscow, Nauka Publ., 1973. 422 p. (in Russian).


	_Hlk62131810
	_Hlk62118589
	_Hlk61922106
	_Hlk62114560
	_Hlk62213087
	_Hlk62106020
	_Hlk62245827
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk56678314
	_Hlk49334326
	_Hlk49335778
	_Hlk49336266
	_Hlk56702799
	_Hlk79762165
	_Hlk79799412
	_Hlk63076409
	_Hlk79797853
	_Hlk62823388
	_Hlk62848874
	_Hlk62117094
	_Hlk62118822
	_Hlk62119122
	_Hlk62121189
	_Hlk62126141
	_Hlk62130431
	bookmark=id.gjdgxs
	_Hlk96912382
	_Hlk62375345
	_Hlk54005913
	_Hlk63011495
	_Hlk96913692
	_Hlk63010944
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	bookmark=id.1fob9te
	_Hlk105890912
	_Hlk105522057
	_GoBack
	_Hlk62745598
	_Hlk62903449
	_Hlk188955611
	_Hlk10620210711111111123
	_Hlk10620210711111111122
	_Hlk205552168
	_Hlk205188274
	_Hlk205223383
	_Hlk187398919
	_Hlk187313605
	_Hlk105408230
	_Hlk187313929
	_Hlk199150479
	_Hlk196985086
	_Hlk197066993
	_Hlk196487247
	_Hlk196720331
	1-4
	1-5
	_Hlk196488159
	_Hlk196488223
	_Hlk196488321
	_Hlk196488403
	_Hlk198912639
	_Hlk196986183
	_Hlk198898040
	_Hlk198898632
	_Hlk198898999
	_Hlk198898722
	_Hlk198898787
	_Hlk198898825
	_Hlk198896896
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_Hlk205734827
	_Hlk205734847
	_Hlk205731086
	_Hlk205726993
	_Hlk205727941
	_Hlk205672748
	_Hlk205672811
	_Hlk205672850
	_Hlk205672996
	_Hlk205673032
	_Hlk205650996
	_Hlk206925688
	_Hlk181626555
	_Hlk181312436
	_Hlk183914586
	_Hlk183914366
	_Hlk183914226
	_Hlk169044241
	_Hlk153987821
	_Hlk170161275
	_Hlk207462178
	_GoBack
	_Hlk205614382
	_Hlk188784253
	_Hlk188619563
	_Hlk188872230
	_Hlk148883157
	_Hlk188780219
	_Hlk188870683
	_Hlk188616288
	_Hlk188779828



