
Восточнохристианское искусство 153

УДК 7.033.3…2
ББК 85. 143(3)
DOI 10.18688/aa2515-2-13

Е. А. Стриевская

Отражение культа монарха в позднеантичном 
искусстве на примере фресок банного комплекса 
Кусайр Амра

Термальный комплекс эпохи Омейядов Кусайр Амра, сохранивший целостное вну-
треннее живописное убранство, созданное полностью в античном ключе, занимает уни-
кальное место в  культуре раннего Ислама. Данная постройка, возведенная будущим 
халифом аль-Валидом II в 730–743 гг., располагается на территории современной Иор-
дании. Бани входили в состав небольшой загородной резиденции, состоящей из ряда 
официальных и хозяйственных построек, ныне утраченных. Само здание включает при-
емный или «тронный» зал и соединенные с ним банные помещения (кальдарий, тепи-
дарий, аподитерий), что является особенностью омейядских загородных резиденций — 
они совмещали функции фригидария, банкетного зала с  местом приема посетителей 
[40, p. 206–212]. В отличие от внешнего достаточного скупого оформления, внутреннее 
живописное убранство представляет богатую и сложную декорацию с несколькими об-
разами монархов и их двора в сплетении со сценами из греческой мифологии. Сюжеты, 
разделенные широкими орнаментальными полосами, располагаются в несколько реги-
стров на стенах, а также покрывают своды помещений, включая термальную зону. 

Очевидно, церемониальные изображения в Кусайр Амра наводят на размышления 
о культовых значениях, заложенных в программу росписей и саму постройку. Продол-
жали ли уцелевшие от античной эпохи осколки мифологических и героических картин 
(не только с героями греческих мифов, но и с фигурой правителя) нести прежние са-
кральные смыслы в раннеисламскую эпоху — по этому вопросу высказывались самые 
разные предположения [12, p. 142–175; 27, p. 253–254; 38, s. 279–289]. Однако, к единому 
мнению о программном замысле фресок исследователи так и не пришли, предпочитая 
видеть в этом формальные заимствования из античной «книги образцов», не имеющие 
смыслового наполнения. В  данном исследовании мы попытаемся выявить отголоски 
позднеримской культовой традиции героизации монарха, получившие отражение во 
фресковом цикле. 

Ключевым, на наш взгляд, в прочтении программы фресок Кусайр Амра является 
расположение композиций тремя фризами, выстроенными в  иерархии снизу вверх. 
Нижний ярус в приемном зале представлен циклом «исторических» картин — это досуг 
аристократии и  сцены дворцового церемониала, то есть этот фриз отражает жизнь 
земную, возможно, происходящую в стенах резиденций халифов. На данную особен-
ность обратил внимание еще Олег Грабар, но в более широком контексте Омейядского 



Е. А. Стриевская154

искусства [16, p. 162–164; 17, p. 96]. Главным действующим лицом здесь становится за-
казчик постройки аль-Валид II: он изображается на престоле или в кругу семьи, отдыха-
ющей под балдахином на лоне природы; его приветствуют правители других держав или 
окружают придворные. Нижний фриз воспринимается как единая повествовательная 
линия, что подтверждают многочисленные сцены охот, представленные на разных 
стадиях от начала преследования до этапа разделывания дичи [11, p. 89]. Подобный 
принцип демонстрируют многие напольные мозаики, в основном, III–IV вв., к примеру, 
мозаика «Малой охоты» из триклиния виллы Дель Казале ок. сер. IV в. близ Пьяццы 
Армерины (Сицилия); мозаика с охотой из римской виллы Дель Телларо 2-й пол. IV в. 
(Сицилия) [9, p. 357, fig. 137, fig. 147] и др. На мозаичных полах этих памятников пред-
ставлено прославление патрона через картины его повседневной жизни, при этом изби-
рается досуг развлекательного характера. В Кусайр Амра схожий цикл распределен по 
стенам, в него же, как нам кажется, можно включить образ отдыхающего на подушках 
халифа со своей семьей.

Следующий меньший по масштабу регистр занимает место под сводами, в верхних 
зонах арок и люнет приемного зала, а также выходит в пространство бань. Он связан 
с миром античной мифологии, а также с ветхозаветными персонажами, что возможно 
определить благодаря присутствию известных «работающих» античных иконографиче-
ских схем в основе. Мы назвали этот цикл «героическим», так как он связан с героической 
сюжетикой. Состоит он из ряда сцен, не разделенных рамками. Персонажи в нем немно-
гочисленны и чаще разбиты на пары, — мастера будто сокращают развернутые мифоло-
гические истории до кульминационных моментов, а порой и перерабатывают известные 
композиции. Наиболее ярко выделено житие Диониса, включающее, по мнению ряда 
исследователей, сцены, которые стоит трактовать как купание младенца Диониса в те-
пидарии [28, p. 129; 15, p. 53–64; 27, p. 252]; встречу Диониса и Ариадны [42; 41; 41, p. 275] 
и, как нам кажется, встречу Ариадны и Тесея в аподитерии1; отдельные изображения 
Диониса в беседке из виноградных лоз2, задумавшейся Ариадны3 (?), а также Геракла 
с Кербером подле Диониса в зале приемов. Набор этих сцен отражает идеи о всеобщем 
блаженстве через приобщение к божеству, к примеру, апофеоз Ариадны и ее последу-
ющее бессмертие через супружество с Дионисом, или вхождение в его (Диониса) свиту 
других божеств и  героев (Геракла). Один из  сюжетов в  восточном нефе по своей ви-
зуальной схеме, возможно, восходит к иконографической вокабуле встречи Купидона 
и  Психеи4. Историю Амура и  Психеи также стоит рассматривать исключительно ме-
тафорически, как испытания души на пути к спасению [33, p. 88–91]. Ряд композиций 

1	 Схожие примеры представляет мозаика с Тесеем и Ариадной III в. из римской виллы Кан-Пау-Би-
рол, Жирона (Жирона, Археологический музей Каталонии); мозаика с Тесеем, найденная в римской 
вилле в Лойгерфельдер около Зальцбурга (IV в., Вена, Историко-художественный музей).
2	 Образы Диониса в виноградной лозе многочисленны в позднеантичном искусстве: например, изо-
бражение Диониса на слоновой кости VI в. из Сокровищницы Аахенского собора, Трир [37, taf. 42]; 
ручка ножа IV в. из коллекции Дамбартон Оукс, Вашингтон [10, fig. 2].
3	 К примеру, аналогичная поза Ариадны представлена на мозаике II в. из Фокеи (Измир, Археологи-
ческий музей) и мозаике IV в. в Музее Михо (Япония).
4	 К примеру, сходную композицию представляет мозаика с Купидоном и Психеей кон. III в. в Алька-
саре христианских королей, Кордова.



Восточнохристианское искусство 155

в приемном зале связан со стихией воды: это сцена с Гиласом, похищенным нимфой, 
которая трактовалась как обретение бессмертия [27, p. 245–249]; трехдневное пребы-
вание Ионы во чреве чудища — метафора смерти и воскресения; бессмертные морские 
существа — нимфы и нереиды [27, p. 242, 245]. Последняя тема — три музы в восточном 
нефе — может отражать интеллектуальные занятия заказчика и одновременно являть 
его добродетели [6, p. 175–177]. В таком случае, все сюжеты сводятся к теме метамор-
фозы, последующего преображения и счастливого бытия, — распределенные в верхней 
зоне наподобие сокращенного комментария, они как бы образуют параллели-метафоры 
к представленным деяниям правителя на земле. 

Третий регистр занимает место на сводах приемного зала и  бани, он связан с  об-
щими понятиями универсума. В него входят: календарные сюжеты в центральном нефе 
«тронного» зала [5, p. 183–185, 204–208] и  аподитерии; зодиакальные символы в  ку-
поле кальдария (карта звездного неба со знаками зодиака); строительная деятельность, 
представленная в восточном нефе приемного зала (как акт творения, зиждительство). 
По словам Х. Тараган, последняя тема сопоставима по концепции с  персонифициро-
ванными образами Ктисис (Божественное основание), наиболее распространенными 
в  напольных мозаиках Сирии [34, p. 148–151]. Такая структура позволяет предполо-
жить главную тему украшения потолков — «образ универсума». В античной традиции 
подобные обобщающие понятия представлены через образы персонификаций и часто 
соотносятся с героическими историями, находящимися подле них. Таким образом рас-
крывается программный замысел целого, приводя все к  единым работающим прин-
ципам [2, c. 298–300].

Итак, в предложенном варианте прочтения фресковых росписей Кусайр Амра клю-
чевое место занимает фигура будущего халифа. Сцены, располагающиеся тремя гори-
зонтальными фризами, за рядом исключений (они не нарушают явно прослеживаемую 
логику построения композиций), отражают мировой порядок с иерархией, начиная от 
мира земного. Эта нижняя зона отведена под картины придворной жизни, которые наи-
более подробны и по своему масштабу соотносимы со зрителем. Далее идет героическая 
линия как следующая ступень на пути к апофеозу в мире блаженных, она повествует 
о греческих божествах и великих ветхозаветных пророках, то есть в данном случае их 
деяния сопоставимы. Третий уровень обобщающих понятий все буквально объединяет 
под собою и  отражает идеи вечного процветания и  бессмертия. Героические сюжеты 
и аллегории, окружающие аль-Валида, создают определенный фон, влияющий на вос-
приятие центрообразующей фигуры правителя и его мирских занятий. Таким образом, 
осуществляется героизация и прославление представителя власти, несколько раз изо-
браженного на фресках, но также все эти коннотации могли относиться к реальной пер-
соне, восседающей в «тронном» зале.

Западный неф приемного зала бани, тем не менее, являет явные нарушения в вы-
явленной нами системе декорации. Здесь всего два регистра, и  при этом одна из  ми-
фологических сцен переместилась в нижний «исторический» цикл — это изображение 
плывущей нимфы или нереиды в  нильской воде на торцевой стенке, увеличенное до 
колоссальных размеров. В  нижнем же ярусе появляется загадочная церемониальная 
сцена, не имеющая аналогов, речь о которой пойдет далее.



Е. А. Стриевская156

В то же время, при таком значительном количестве царственных образов отсту-
пает на второй план доказанный факт о том, что возводит Кусайр Амра не халиф, а на-
следный принц, то есть будущий правитель аль-Валиид  II [19]. Архаизирующими по 
своему подбору оказываются изображения шести владык мировых держав в западном 
нефе. Сверху они были надписаны (часть надписей утрачена), и среди них появляется 
сасанидский император и  вестготский король Родерик, то есть монархи, правившие 
до арабских завоеваний [7, p. 343–346; 12, p. 144, 205]. Эти нарушения могут отражать 
практику копирования не сохранившегося известного древнего образца, возможно, 
культовой постройки. На наш взгляд, в таком случае происходило перенесение опре-
деленной программы и набора композиций в новый тип строения, где не все сцены на-
ходили себе место, а многие копируемые сюжеты из мира античной мифологии были 
непонятны. По этой причине, возможно, многие герои повторяются, а знакомые сцены 
опознаются с трудом. Среди позднеантичного материала иконографически и по общему 
композиционному решению наиболее близко искусство эпохи тетрархии. К  примеру, 
фреска с шестью правителями перекликается со сценой с тетрархами и предстоящими 
в Святилище императорского культа в Луксорском храме в Фивах (ныне Луксор), 1-й 
четв. IV в. [29, p. 171, fig. 297].

Знаменитая загадочная сцена в том же западном нефе «тронного» зала Кусайр Амра 
с изображением обнаженной купающейся фигуры в дворцовых покоях в присутствии 
зрителей стала в какой-то мере краеугольным камнем в прочтении программы фресок, 
так как до сих пор так и не получила однозначного прочтения. Исследователями было 
предложено множество интерпретаций, раскрывающих личность купальщицы, на-
чиная с придворных наложниц и жен халифов [12, p. 243–245; 30, p. 45], кончая обра-
зами купающихся Артемиды и Афродиты [27, p. 252]. Очевидно, сцена носит церемони-
альный характер: колоссальная фигура на краю бассейна демонстративно обнажая свое 
тело, является как наблюдателю за ширмами, так и реальному зрителю. При этом зна-
чительную роль играет мотив завесы. Важной деталью являются жесты рук, — пальцы 
одной сложены в  жесте речи, другая, закинутая над плечом, скидывает прозрачные 
одежды. Последний жест характерен для Афродиты Анадиомены, снимающей с  себя 
таким движением пеплос или выжимающей волосы5, но на этом сходство заканчива-
ется. Пышная прическа может напомнить персонификации, такие как Ктисис на мо-
заике 560-х гг. на Вилле амазонок в Халеплибахче в Шанлыурфе [23]. Исследователь Бе-
атрис Лил отмечает, что подобно одетая и с той же прической и украшениями фигура 
представлена полулежащей в задумчивой позе в центральном нефе большого зала (мы 
ее истолковывали как Ариадну) [27, p. 252]. Однако, на самом деле, такой облик в банях 
повторяется несколько раз. Этот же персонаж представлен в беседке с бегущей к нему 
пантерой, — изображение повторяется в приемном зале на арках в центральном нефе. 
Мы предполагаем, что это образ Диониса, так как прямые иконографические параллели 
ему составляют многочисленные изображения обнаженного Диониса в беседке/наиске 
с пантерой возле ног. Однако, рассматриваемая фигура чаще воспринималась как жен-
ская, и, действительно, облик бога сильно видоизменен по незнанию или непониманию. 

5	  Например, терракотовая фигурка Афродиты из Трира I–II вв. н. э., Лувр, Париж [14, p. 198, fig. 181]. 



Восточнохристианское искусство 157

С  другой стороны, изображения этого божества нередко характеризуются андрогин-
ностью. Подобный женственный вариант изображения Диониса ранее мог прийти 
из мира Сасанидов, потому как на ряде серебряных сасанидских сосудов фигурирует 
тип обнаженной героини среди вакхического шествия, и  только общая иконография 
сцены позволяет догадаться, что речь идет о Дионисе. К примеру, можно привести сосуд 
с Дионисом и свитой VI–VII вв. из Художественной галереи Фрира (Вашингтон, Смит-
соновский музей искусства) [31, p. 43, fig. 1]. Другую параллель представляет блюдо с Ди-
онисийском фиасом, широко датирующееся V–VII  вв., из  Галереи Артура М. Саклера 
(Вашингтон, Смитсоновский музей искусства) и фактически идентичное ему блюдо V–
VI вв. из Государственного Исторического музея в Москве [31, p. 44, fig. 4]. На последних 
приведенных предметах представлена повозка с сидящими в ней Дионисом и Ариадной, 
но их облик фактически одинаков, отличается только величина фигуры. Считается, что 
подобные изменения в классической иконографии на сасанидской торевтике происхо-
дили потому, что мастера-копиисты неверно восприняли западный эллинистический 
образец, и произошло это скорее всего еще в парфянскую эпоху [22, p. 29–30].

В таком случае, перед нами как в церемониальной сцене, так и в беседке с пантерой, 
один и тот же персонаж, идентичный по всем элементам костюма, включая круглую ди-
адему и ленты вокруг волос. Он несколько раз появляется в этом ансамбле в разных со-
стояниях. Но если изображения божества в беседке из лоз вполне допустимы, то сцена 
купания не может представлять бога Диониса в дворцовых покоях. В данном случае рас-
положение сцены в нижней зоне, которую мы обозначили как «историческую», наводит 
на мысль, что перед нами некто из реального мира. 

На наш взгляд, ответ может дать более поздняя арабская поэзия. Так, «Книга Песен» 
Абуль-Фараджа аль-Исфахани, составленная в X веке, включает в себя стихотворения, 
биографии поэтов и анекдоты, в том числе Омейядской эпохи. Центральной фигурой 
в этом разделе стал халиф аль-Валид II, заказчик бань, прославившийся как поэт. От-
рывки из этого раздела многократно цитировались, приводились в качестве ярких ил-
люстраций неги и роскоши, процветавших при Омейядах, и стали характеристиками 
морального упадка общества при последнем халифе. Некоторые цитаты составляют 
весьма точные аналогии изображенной на фреске сцене:

«Я [Абу Харун Атаррад] был приведен к  нему [аль-Валиду II], и  он сидел в  своем 
дворце на краю небольшой купели… облицованной свинцом и  наполненной вином. 
Она была небольшой, но человек мог повернуться в ней. Едва я успел поприветствовать 
его, как он спросил: «Ты Атаррад?». «Да, повелитель правоверных», — сказал я. «Мне 
очень хотелось тебя услышать» — сказал он… Я спел ему. Едва я закончил, как он, ей 
Богу, разорвал на себе вышитую одежду, стоившую, как не знаю что, бросил ее в разные 
стороны и кинулся обнаженным в этот бассейн, откуда он пил, клянусь, до тех пор, пока 
уровень заметно не снизился. Затем его вытащили, положили будто мертвого на землю 
и укрыли. Итак, я встал и взял одеяния, и никто, клянусь Богом, не сказал мне: «Возьми 
их или оставь» (Al-Iṣfahānī, al-Aghānī III.98:25-99:4) [4, vol. III].

«Аль-Валид прибыл к  нему [поэту] и  сообщил о  своем появлении. Он устроил 
перед своей гостиной купальню, наполнил ее розовой водой, смешанной с  мускусом 
и  шафраном, затем расположился внутри дома на краю ванны, а  напротив нее рас-



Е. А. Стриевская158

стелил циновку. …Он [поэт] спел и закончил, когда рабыни подняли завесу. Тогда аль-
Валид вышел и нырнул в купальню, а потом вышел из нее, и рабыни подали ему другую 
одежду. Затем он выпил сам и напоил его [поэта], затем сказал: «Пой мне, изгнанный» 
(Al-Iṣfahānī, al-Aghānī I.27:5-6) [4, vol. I, p. 25–26].

Нам кажется, если исходить из описаний, где халиф публично окунается в бассейн 
с вином, а затем являет себя через открывающиеся завесы, изображенная купающаяся 
фигура может быть самим халифом аль-Валидом  II в  образе Диониса. Фигура имеет 
женские пропорции, и поэтому прежде ее соотносили только с женскими персонами. 
Андрогинность, женоподобность Диониса может объяснить такой необычный облик 
самого правителя. 

Подобная традиция соотнесения правящей фигуры с  Дионисом имеет древние 
истоки: с началом своего Индийского похода Александр сопоставлял себя с богом, со-
вершавшим триумфальное шествие на край мира, в Индию. Затем эта традиция прочно 
укоренилась в  иконографии власти при дворах эллинистических монархов. Самые 
ранние изображения, представляющие Александра в  ипостаси Диониса, появились 
в конце III века до н. э. на фракийских, птолемеевских и селевкидских монетах [3, c. 154–
194]. В позднеэллинистическую эпоху с I века в Риме отождествление с Дионисом стало 
частью культа героизированного правителя, и  эта традиция просуществовала вплоть 
до правления Константина Великого, о чем нам сообщают эпиграфические тексты, пор-
треты на геммах и нумизматика [8, p. 129–134, 142–149, 177–197].

Важная черта такой героизации — это сознательное обращение правителей к Дио-
нису и представление себя как его ипостаси во время походов по Восточным провин-
циям и по возвращению из них, то есть после продвижений по землям, которые покорил 
сам этот бог. И в данном случае, не важно, какие это территории и как далеко они нахо-
дятся от Индии, — это, скорее, общее понятие Востока, под которым может пониматься 
Северная Месопотамия, Аравия, Иран или Средняя Азия. По этой логике были заду-
маны костюмированные шествия Марка Антония как Диониса после его Восточных 
кампаний, к  примеру, его въезд в  Эфес [8, p. 109–111, 126–127]. Император Галерий 
в конце III века, по возвращении из военной кампании против империи Сасанидов, де-
монстрирует свою ориентацию на политику Александра и, соответственно, обращается 
также к культу Диониса и его Индийскому походу [8, p. 192]. Многими исследователями 
отмечались явно проступающие дионисийские черты в резиденции Галерия Ромулиане 
(Гамзигард на востоке современной Сербии), построенной в 308–311 гг., то есть после 
военных походов императора [35, p. 273–276; 20].

Омейяды, пришедшие на те самые «восточные» земли, на наш взгляд, как преем-
ники превалирующей в Сирии античной культуры, унаследовали эту традицию геро-
изации монарха, переняв и способ этой героизации, — соотнесение себя с Дионисом. 
Многие халифы из  династии Омейядов не скрывали свою приверженность к  винной 
культуре. Также есть свидетельства о знакомстве при дворе халифа Хишама (723–743) 
с «Романом об Александре» Псевдо-Каллисфена [12, p. 263]. Однако Аль-Валид II отли-
чался от прежних правителей увлеченностью греческой культурой и большим тяготе-
нием к вину. Он же внес свой вклад в теорию государственного управления, соединив 
политические доктрины с религиозной основой своей власти, и открыто провозглашал 



Восточнохристианское искусство 159

себя наместником Аллаха на земле [21, p. 442–443]. Этот последний акт также можно 
рассматривать как вариант сакрализации монаршей власти. Этому есть подтверждение 
в  архитектурных формах тронного зала Касра Мшатта (современная Иордания), воз-
веденного для аль-Валида II в 743–744 гг. и так и не достроенного: его трехлепестковая 
форма фактически идентична храмам императорского культа, получившим название 
«калиб», возводившимся в течение III века в Хауране, то есть области, вокруг которой 
и сконцентрированы резиденции Омейядов [32, p. 92–110]. 

Появление бассейна с  водой в  дворцовой комнате на фреске и  его важная роль 
в близких по времени текстах соотносятся с находками археологов. Все бани в резиден-
циях Омейядов, помимо Касра Мшатта, отличаются внушительными зальными про-
странствами, примыкающими к  самим баням, которые принятосчитать приемными 
тронными залами. В  резиденции Хирбат аль-Мафджар (724–743  гг.), касрах аль-Хайр 
аль-Гарби (727 г.), аль-Хайр аль-Шарки (728–729 гг.) залы приема, где были обнаружены 
неглубокие бассейны, действительно совмещены с  помещениями для омовений [12, 
p. 38–39]. Облицованный мрамором бассейн находился и в восточном нефе приемного 
зала Кусайр Амра. В данном случае небольшой «тронный» зал совмещал в себе функции 
вестибюля и фригидария [12, p. 38]. Интересные результаты показывают археологиче-
ские находки в бане резиденции Хирбат аль-Мафджар в Палестине. Так, в боковой не-
отапливаемой комнате располагались две вмонтированные в стену узкие ванны, к ко-
торым были подведены две трубы разного диаметра: одна подавала воду из  цистерн, 
меньшая — возможно, иную жидкость [18, p. 53–55]. Этот комплекс функционировал 
еще до правления аль-Валида II, и, по всей видимости, речь в данном случае идет о более 
обширных традициях придворных банных церемоний.

Вода и вино, ввиду своей природы и своих целительных свойств, часто сопоставля-
ются друг с другом [27, p. 249, 253–254]. В «Деяниях Диониса» Нонна Панополитанского, 
самом подробном позднеантичном произведении, посвященном житию божества, теме 
купания и  омовения, в  том числе самого Диониса, уделяется большое внимание [25]. 
В поэме есть момент, когда Дионис обращает воду Андакидского озера в вино во время 
сражения с индийцами, сжалившись над их страданиями. Испив из озера, индийцы по-
теряли способность воевать, и таким образом все равно были побеждены (Nonn. Dion. 
14, 410–430; 15, 10–30) [1]. То есть, сам Дионис мог быть причастен к подобному чуду.

М. Верслейс в  своих трудах, посвящённых нильской теме в  античном искусстве, 
сравнивает нильские композиции и дионисийские мотивы, также часто появляющиеся 
в качестве декорации стен и полов в садах помпеянских вилл. Он считает их взаимо-
заменяемыми по смыслу как воплощение идеи τρυφή, т. е. изобилия [36, p. 295]. Также 
морские фиасы, начиная с  эллинистической эпохи, под влиянием композиций с  ше-
ствием Диониса превращаются в вакхическое празднества на воде [26, p. 28, 34]. Наи-
более ярко это проявилось в поздних мозаичных ансамблях, где гиппокампы и нереиды 
получают дионисийские атрибуты6. В  то же время позднеимперские термы Рима, по 

6	 К примеру, мозаика Ариона из виллы дель Казале близ Пьяццы Армерины, Сицилия, пер. четв. 
IV в.



Е. А. Стриевская160

словам Марил Б. Генсхаймер, по количественному соотношению более всего содержали 
скульптурную декорацию, посвященную Дионису и его свите [13, p. 100–101].

По всей видимости, территория Леванта была особо отмечена «присутствием» Ди-
ониса. Епифаний Кипрский сообщает, что в Герасе (ныне город Джераш, Иордания) во 
2-й пол. IV столетия существовал источник воды, который каждый год в  годовщину 
чуда в Кане Галилейской обращался в вино, и верующие пили из него. Кафедральный 
собор, возле которого находился фонтан и  источник, был построен на месте языче-
ского святилища, посвященного в том числе Дионису (Душаре). Источник вместе с об-
лицовкой внутреннего фонтанного дворика был перенесен христианами и сохранился 
после перестроек до нашего времени. Вода к нему подавалась по свинцовым трубам [24, 
p. 63]. Вокруг источника были устроены специальные смотровые зоны, отделку которых 
оплачивали богатые жители города, чтобы созерцать это чудо.

Итак, на основании изложенного можно предположить, что халиф аль-Валид II ис-
полнял роль Диониса, претворяя воду в вино и погружаясь в него. Это ни в коем случае 
не значит, что он напрямую ассоциировал себя с языческим божеством, но местная или 
более обширная традиция культа монарха заставляла его «проигрывать» это действо, 
демонстрировавшее исключительную избранность правителя. 

Приемные пространства в банях омейядских касров больше всего напоминают мо-
нументальные залы в термальных комплексах, возведенных во II в. в Малой Азии и об-
разующих группу банно-гимнасических построек, где зальное пространство с множе-
ством ниш-эдикул, предназначенных для портретов членов императорской семьи, отве-
дено под императорский культ. Важное место в них было отведено, в том числе, Дионису 
[39, p. 7–11]. Эти бани-гимнасии демонстрировали, кому все обязаны за процветание 
страны и имеющиеся блага. Важное замечание, высказанное Фикретом Егулем, касается 
предназначения этих культовых залов: он подчеркивает, что это не официальное место 
культа, а лишь воплощение идеи священного характера власти [39, p. 30]. В таком случае, 
рассматриваемые нами банные залы в ансамблях эпохи Омейядов вполне могли демон-
стрировать саму идею божественности власти через изображения фигуры правителя, 
даже если физически правитель там никогда не присутствовал. Таким образом, древние 
механизмы героизации правящей фигуры продолжали действовать в  обновленной 
форме в раннеисламский период, и Дионис как податель вечного процветания все еще 
стоял за фигурой монарха.

Литература

1.	 Нонн Панополитанский. Деяния Диониса /  Пер. с  древнегреч. Ю. А. Голубец.  — СПб: Алетейя, 
1997. — 554 с.

2.	 Петрова Л. Д. Фрески бань замка Кусайр-Амра. Аспекты перцепции арабо- мусульманской куль-
турой античного наследия // Актуальные проблемы теории и истории искусства: сб. науч. статей. 
Вып. 2 / Под ред. А. В. Захаровой. — СПб.: НП-Принт, 2012. — С. 53–59.

3.	 Сусленков В. Е. Мозаики V–VI веков: героические сцены и новая жизнь языческих сюжетов // Искус-
ство византийского мира 2: Сборник статей памяти О. С. Поповой / Отв. ред. И. А. Орецкая. — М.: 
Государственный институт искусствознания, 2023. — С. 298–300.



Восточнохристианское искусство 161

4.	 Трофимова А. А. Imitatio Alexandri: Портреты Александра Македонского и мифологические образы 
в искусстве эпохи эллинизма. — СПб.: Изд-во Гос. Эрмитажа, 2012. — 320 с.

5.	 al-Iṣbahānī, Abū al-Faraj ‘Alī ibn al-Ḥusayn Kitāb al-Aghāni. — Cairo, 1900. (in Arabic). — Vol. I–VII. — 
182 p.

6.	 Ali N., Guidetti M. Umayyad Palace Iconography on the Practical aspects of artistic creation // Power, Pa-
tronage, and Memory in Early Islam Perspectives on Umayyad Elites / Eds A. George, A. Marsham. — Ox-
ford University Press, 2018. — P. 175–251.

7.	 Birk S. Depicting the Dead: Self-Representation and Commemoration on Roman Sarcophagi with 
Portraits. — Aarhus: Aarhus University Press, 2013. — 333 p.

8.	 De Palma  G., Palumbo G., Birrozzi C., Mano M., Gaetani M. C., Al-Khatib A., Imbert  F. Qusayr ʿAmra 
World Heritage Site: Preliminary Report on Documentation, Conservation and Site Management Activities 
in 2010–2012 // Annual of the Department of Antiquities of Jordan. — 2012. — Vol. 56. — P. 309–340.

9.	 Dionysus and Politics: Constructing Authority in the Graeco-Roman World /  Eds F. Doroszewski, 
D. Karłowicz. — New York: Routledge, 2021. — 215 p.

10.	 Dunbabin K. M. D. Mosaics of the Greek and Roman World. — New York; Cambridge: Cambridge University 
Press, 1999. — 357 p.

11.	 Ettinghausen R. From Byzantium to Sasanian Iran and the Islamic World: Three Modes of Artistic 
Influence. — Leiden: Brill, 1972. — 102 p.

12.	 Fowden G., Fowden E. K. Studies on Hellenism, Christianity and the Umayyads.  — Athens: Kentron 
Hellēnikēs kai Rōmaïkēs Archaiotētos, 2004. — 219 p.

13.	 Fowden G. Qusayr ‘Amra: art and the Umayyad elite in late antique Syria.  — Berkeley: University of 
California Press, 2004. — 390 p.

14.	 Gensheimer M. B. Decoration and display in Rome’s imperial thermae: massages of power and their popular 
reception at the Baths of Caracalla. — Oxford; New York: Oxford University Press, 2018. — 430 p.

15.	 Giroire C. Le pantheon Greco-Romain en mediterranee orientale //  L’Orient Romain et Byzantin au 
Louvre. — Arles: Actes Sud; Louvre editions, 2012. — P. 198.

16.	 Guidetti M., Macchiarella G. Problemi di ermeneutica nell’iconografia umayyade: Qusayr ʿAmra e Khirbat 
al- Mafgar //  Immagine e ideologia: scritti in onore del prof. Quintavalle /  Eds A. Calzona, R. Campari, 
M. Mussini. — Milan: Electa, 2007. — P. 53–64.

17.	 Grabar O. The Formation of Islamic Art. — New Haven: Yale University Press, 1973. — 232 p.
18.	 Grabar O. Umayyad Palaces Reconsidered // Ars Orientalis. — 1993. — Vol. 23. — P. 93–108.
19.	 Hamilton R. Khirbat al-Mafjar: an Arabian mansion in the Jordan Valley.  — Oxford: Clarendon Press, 

1959. — 347 p.
20.	 Imbert F. Le Prince al-Walid et son Bain: Itinéraires Épigraphiques à Qusayr ʿAmra // Bulletin d’Études 

Orientales. — Presses de l’Institut français du Proche-Orient, 2016. — Vol. 64. — P. 339–341.
21.	 Jeremić G. Imperial art during the Tetrarchy period in the cultural space of the Balkans: the example of 

Galerius’ foundation in Romuliana (Gamzigrad, Serbia) //  Stone and Splendor. Interior Decorations in 
Late-antique Palaces and Villas. Proceedings of a Workshop, Trier, 25–26 April 2019 / Ed. V. Ruppienė. — 
Wiesbaden: Harrassowitz, 2021. — Forschungen zu spatromischen Residenzen. 1. — P. 121–137.

22.	 Judd S. Reinterpreting al-Walid b. Yazid //  Journal of the American Oriental Society.  — 2008.  — 
Vol. 128 (3). — P. 439–458.

23.	 Kaim B. Women, Dance and the Hunt: Splendour and Pleasures of Court Life in Arsacid and early Sasanian 
Art // The Parthian and Early Sassanian Empires. Adaptation and Expansion / Eds V. S. Curtis, E. J. Pendle-
ton, M. Alram, T. Daryaee. — Oxford: Oxbow Books, 2016. — P. 90–109.

24.	 Karabulut H., Önal M., Dervişoğlu N. Haleplibahçe Mozaikleri. Şanlıurfa / Edessa. — Istanbul: Arkeoloji ve 
Sanat Yaiyinlari, 2011. — P. 47–49.

25.	 Kraeling C. H. Gerasa: City of the Decapolis. — New Haven: Yale University, 1938. — 864 p.
26.	 Kröll M. Sites and Cities in Late Antique Literature. Athens and Cultural Self-identification in the Dionysiaca 

of Nonnus of Panopolis // Nonnus of Panopolis in Context III: Old Questions and New Perspectives / Eds 
F. Doroszewski, K. Jazḋżewska. — Leiden: Mnemosyne Suppl. Late Antique Literature, 2021. — P. 419–428.

27.	 Lattimore S. The marine thiasos in Greek sculpture //  Monumenta Archaeologica.  — Los Angeles: The 
University of California, 1976. — Vol. III. — 80 p.

28.	 Leal B. The Symbolic Display of Water at the Qusayr Amra Bathhouse, Jordan // Holy water in the hierotopy 
and iconography of the Christian world / Ed. A. Lidov. — Moscow: Theoria, 2017. — P. 232–259.



Е. А. Стриевская162

29.	 Lohuizen-Mulder M. van. Frescoes in the Muslim residence and bathhouse Qusayr Amra: Representations, 
some of the Dionysiac cycle, made by Christian painters from Egypt // Bulletin Antieke Beschaving. — 
1998. — Vol. 7322. — P. 125–151.

30.	 McKenzie J. The Architecture of Alexandria and Egypt 300 B. C. –A. D. 700. — The Yale University, 2008. — 
458 p.

31.	 Merrony M. Qusayr Amra and elite Umayyad art // Minerva. — 2005. — No. 16(4). — P. 45.
32.	 Schulz R. Dionysus between Sasanian Iran and Roman allusions // Art of the Orient. — 2018. — Vol. 7. — 

P. 26–45.
33.	 Segal A. The “Kalybe Structures” — Temples for the Imperial Cult in Hauran and Trachon: An Historical-

Architectural Analysis // Assaph Studies in Art History. — Tel-Aviv, 2001. — Vol. 6. — P. 91–118.
34.	 Siorvanes L. Neo-Platonic personification //  Personification in the Greek world: From Antiquity to 

Byzantium / Eds E. Stafford, J. Herrin. — Aldershot, Hampshire, Ashgate Publishing Ltd. 2005. — P. 88–91.
35.	 Taragan H. Constructing a Visual Rhetoric: Images of Craftsmen and Builders in the Umayyad Palace at 

Qusayr ‘Amra // Al-Masaq: Islam and the Medieval Mediterranean. — 2008. — Vol. 20. — No. 2. — P. 141–
160.

36.	 Tipold M. In the shadow of Valerian. Galerius’ Persian campaigns and the communication strategies 
of tetrarchic eastern policy //  The Tetrarchy as ideology: reconfigurations and representations of an 
imperial power / Eds F. Carlà-Uhink, C. Rollinger. — Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2023. — Heidelberger 
althistorische Beiträge und epigraphische Studien. — No. 64. — P. 382.

37.	 Versluys M. J. Aegyptiaca Romana. Nilotic Scenes and the Roman Views of Egypt // Religions in the Greco-
Roman World. — Boston; Leiden. Brill Publ., 2002. — Vol. 144. — 509 p.

38.	 Volbach W. F. Elfenbeinarbeiten der Spätantikeunddes ühen Mittelalters. Römisch-Germanisches Zentral-
museum Mainz, Kataloge Vor- und Frühgeschichtlicher Altertümer. — Mainz: Verlag Philipp von Zabern, 
1976. — Bd 7. — 154 S., 116 Taf.

39.	 Winkler-Horacek L. Dionysos in Qusayr ‘Amra — Ein Hellenistisches Bildmotiv im Fruhislam // Damasze-
ner Mitteilungen. — 1998. — Vol. 10. — S. 261–290.

40.	 Yegül F. K. A Study in Architectural Iconography: Kaisersaal and the Imperial Cult // The Art Bulletin. — 
1982. — Vol. 64. — No. 1. — P. 7–31.

41.	 Yegul F. K. Bathing in the Roman World. — Cambridge: Cambridge University Press, 2009. — 256 p.
42.	 Zayadine F. Peintures murales et mosaiq̈ues à sujets mythologiques en Jordanie // Bulletin de Correspon-

dence Hellénique. — No. XIV. — 1986. — P. 408–411.
43.	 Zayadine F. The Umayyad Frescoes of Quseir ‘Amra // Archaeology. — 1979. — Vol. 31/3. — P. 19–29.

Название статьи. Отражение культа монарха в позднеантичном искусстве на примере фресок бан-
ного комплекса Кусайр Амра

Сведения об авторе. Стриевская, Елена Александровна — младший научный сотрудник. Государ-
ственный музей изобразительных искусств имени А. С. Пушкина, ул. Волхонка, 12, Москва, Российская 
Федерация, 119019; lenastra27@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-0165-7691

Аннотация. Статья посвящена живописной декорации банного комплекса Кусайр Амра, отраз-
ившей культовые значения, связанные с фигурой монарха. Ключевым в прочтении фрескового цикла 
является расположение сцен тремя горизонтальными фризами, что, по нашему мнению, отражает ми-
ровой порядок с иерархией от мира земного со сценами придворной жизни в нижней зоне и до косми-
ческих, абстрактных образов на сводах. Таким образом, происходит героизация представителя власти, 
несколько раз изображенного на фресках. Особый интерес представляет одно из  изображений в  за-
падном нефе бани — колоссальная обнаженная фигура в момент церемониального публичного омове-
ния. С опорой на литературные источники и косвенные археологические свидетельства, мы предлагаем 
рассматривать данную персону как портрет халифа аль-Валида II в образе Нового Диониса. Подобная 
параллель могла возникнуть под влиянием эллинистического царского и  римского императорского 
культа, где монарх воспринимался как одна из ипостасей Диониса.

Ключевые слова: Кусайр Амра, культ монарха, позднеантичное искусство, раннеисламское искус-
ство, Новый Дионис

Title. Qusayr Amra Bathhouse Frescoes: On the Representation of an Imperial Cult in the Late Antique Art
Author. Strevskaia, Elena A. — junior researcher. Pushkin State Museum of Fine Arts, Volkhonka, 12, 

119019 Moscow, Russian Federation; lenastra27@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-0165-7691

mailto:lenastra27@yandex.ru
mailto:lenastra27@yandex.ru


Восточнохристианское искусство 163

Abstract. The article is devoted to the painting decoration of the Qusayr Amra bath complex, emphasizing 
the cultic significance of a monarch’s representation. The key to interpreting the fresco cycle lies in the 
arrangement of scenes into three horizontal friezes, which, in our opinion, represent the cosmic order with 
a hierarchical structure, where the court life scenes are depicted in the lower zone and the abstract celestial 
images are situated on the vaults. These narratives could serve as metaphors paralleling the depicted ruler’s acts 
in the lower register. Thus, the analysis suggests an attempt to glorify the authority figure, who appears multiple 
times in the frescoes. A particular scene depicted in the western nave of the bathhouse that previously defied 
straightforward interpretation holds special interest. It depicts a colossal nude figure during a ceremonial public 
ablution. Drawing upon literary sources and indirect archaeological evidence, we propose considering it as a 
portrait of Caliph al-Walid II in the image of the New Dionysus. Such a parallel might have arisen under the 
influence of Hellenistic royal and Roman imperial cults, where a monarch was perceived as one of Dionysian 
incarnations.

Keywords: Qusayr Amra, cult of monarch, Late Antique art, early Islamic art, New Dionysus

References

al-Iṣbahānī, Abū al-Faraj ‘Alī ibn al-Ḥusayn Kitāb al-Aghāni. Cairo, 1900, vol. 1–7. 182 p. (in Arabic).
Ali N.; Guidetti M. Umayyad Palace Iconography on the Practical aspects of artistic creation. George A.; 

Marsham A. (eds). Power, Patronage, and Memory in Early Islam Perspectives on Umayyad Elite, Oxford Univer-
sity Press Publ., 2018, pp. 175–251.

Birk S. Depicting the Dead: Self-Representation and Commemoration on Roman Sarcophagi with Portraits, 
Aarhus, Aarhus University Press Publ., 2013. 333 p.

De Palma G.; Palumbo G.; Birrozzi C.; Mano M.; Gaetani M. C.; Al-Khatib A.; Imbert F. Qusayr ʿAmra 
World Heritage Site: Preliminary Report on Documentation, Conservation and Site Management Activities in 
2010–2012. Annual of the Department of Antiquities of Jordan, 2012, vol. 56, pp. 309–340.

Doroszewski F.; Karlowicz D. (eds). Dionysus and Politics: Constructing Authority in the Graeco-Roman 
World. New York, Routledge Publ., 2021. 215 p.

Ettinghausen R. From Byzantium to Sasanian Iran and the Islamic World: Three Modes of Artistic Influence. 
Leiden, Brill Publ., 1972. 102 p.

Fowden G.; Fowden E. K. Studies on Hellenism, Christianity and the Umayyads. Athens, Kentron Hellēnikēs 
kai Rōmaïkēs Archaiotētos Publ., 2004. 219 p.

Fowden G. Qusayr ‘Amra: art and the Umayyad elite in late antique Syria. Berkeley, University of California 
Press Publ., 2004. 390 p.

Gensheimer M. B. Decoration and display in Rone’s imperial thermae: massages of power and their popular 
reception at the Baths of Caracalla. Oxford; New York, Oxford University Press Publ., 2018. 430 p.

Giroire C. Le pantheon Greco-Romain en mediterranee orientale. L’Orient Romain et Byzantin au Louvre. 
Arles, Actes Sud; Louvre editions Publ., 2012, pp. 197–203.

Guidetti M.; Macchiarella G. Problemi di ermeneutica nell’iconografia umayyade: Qusayr ʿAmra e Khirbat 
al-Mafgar. Calzona A.; Campari R.; Mussini M. (eds). Immagine e ideologia: scritti in onore del prof. Quintavalle. 
Milan, Electa Publ., 2007, pp. 53–64.

Grabar O. The Formation of Islamic Art. New Haven, Yale University Press Publ., 1973. 232 p.
Grabar O. Umayyad Palaces Reconsidered. Ars Orientalis, 1993, vol. 23, pp. 93–108.
Hamilton R. Khirbat al-Mafjar: an Arabian mansion in the Jordan Valley. Oxford, Clarendon Press Publ., 

1959. 347 p.
Hillenbrand R. La Dolce Vita in Early Islamic Syria: The Evidence of Later Umayyad Palaces. Art History, 

1982, vol. 5, pp. 1–34.
Imbert F. Le Prince al-Walid et son Bain: Itinéraires Épigraphiques à Qusayr ʿ Amra. Bulletin d’Études Orien-

tales. — Presses de l’Institut français du Proche-Orient, 2016, vol. 64, pp. 339–341 (in French).
Jeremić G. Imperial art during the Tetrarchy period in the cultural space of the Balkans: the example of 

Galerius’ foundation in Romuliana (Gamzigrad, Serbia). Ruppienė V. (ed.). Stone and Splendor. Interior Decora-
tions in Late-antique Palaces and Villas. Proceedings of a Workshop, Trier, 25–26 April 2019. Wiesbaden, Harras-
sowitz Publ., 2021. — Forschungen zu spatromischen Residenzen, no. 1, pp. 121–137.



Е. А. Стриевская164

Judd S. Reinterpreting al-Walid b. Yazid. Journal of the American Oriental Society, 2008, vol. 128 (3), pp. 439–
458.

Kraeling C. H. Gerasa: City of the Decapolis. New Haven, Yale University Publ., 1938. 864 p. 
Kröll M. Sites and Cities in Late Antique Literature. Athens and Cultural Self-identification in the Dionysiaca 

of Nonnus of Panopolis. Doroszewski F.; Jażdżewska K. (eds). Nonnus of Panopolis in Context III: Old Questions 
and New Perspectives. Leiden, Mnemosyne Suppl. Late Antique Literature Publ., 2021, pp. 419–428.

Lattimore S. The marine thiasos in Greek sculpture. Monumenta Archaeologica, vol. 3. Los Angeles, The 
University of California Publ., 1976. 80 p.

Leal B. The Symbolic Display of Water at the Qusayr Amra Bathhouse, Jordan. Lidov A. (ed.). Holy water in 
the hierotopy and iconography of the Christian world. Moscow, Theoria Publ., 2017, pp. 232–259.

Lohuizen-Mulder M. van. Frescoes in the Muslim residence and bathhouse Qusayr Amra: 
Representations,some of the Dionysiac cycle, made by Christian painters from Egypt. Bulletin Antieke 
Beschaving, 1998, vol. 7322, pp. 125–151.

McKenzie J. The Architecture of Alexandria and Egypt 300 B. C. –A. D. 700. Haven and London, The Yale 
University Press Publ., 2008, 458 p.

Petrova L. D. Frescoes in the Baths of Qasr Amra Castle. The Aspects of Perception of Ancient Heritage 
in the Muslim Arab Culture. Zakharova A. V. (ed.). Actual Problems of Theory and History of Art: Collection of 
articles, vol. 2. St. Petersburg, NP-Print Publ., 2012, pp. 53–59 (in Russian).

Schulz R. Dionysus between Sasanian Iran and Roman allusions. Art of the Orient, 2018, vol. 7, pp. 26–45.
Segal A. The “Kalybe Structures” — Temples for the Imperial Cult in Hauran and Trachon: An Historical-

Architectural Analysis. Assaph Studies in Art History, vol. 6. Tel-Aviv, 2001, pp. 91–118.
Siorvanes L. Neo-Platonic personification. Stafford E.; Herrin J. (eds). Personification in the Greek world: 

From Antiquity to Byzantium. Aldershot, Hampshire, Ashgate Publishing Ltd Publ., 2005, pp. 88–91.
Suslenkov V. E. Mosaics of the V–VI Centuries: Heroic Scenes and a New Life of Pagan Plots. Oretskaia I. A. 

(ed.). Iskusstvo vizantiiskogo mira 2: Sbornik statei pamiati O. S. Popovoi (Art of the Byzantine World 2: Collection 
of Articles in Memory of O. S. Popova). Moscow, State Institute of Art Studies Publ., 2023, pp. 279–306  (in 
Russian).

Taragan H. Constructing a Visual Rhetoric: Images of Craftsmen and Builders in the Umayyad Palace at 
Qusayr ‘Amra. Al-Masaq: Islam and the Medieval Mediterranean, 2008, vol. 20, no. 2, pp. 141–160.

Tipold M. In the shadow of Valerian. Galerius’ Persian campaigns and the communication strategies of 
tetrarchic eastern policy. The Tetrarchy as ideology: reconfigurations and representations of an imperial pow-
er. Stuttgart, Franz Steiner Verlag Publ., Heidelberger althistorische Beiträge und epigraphische Studien, 2023, 
vol. 64.

Trofimova A. A. Imitatio Alexandri in Hellenistic Art: Portraits of Alexander the Great and Mythological Im-
ages. St. Petersburg, The State Hermitage Museum Publ., 2012. 320 p. (in Russian).

Vibert-Guigue C.; Bisheh G. Les peintures de Qusayr ‘Amra. Un bain omeyyade dans la bâdiya jordanienne. 
Dpt of Antiquities of Jordan, vol. 1. Beirut, Institut Français du Proche-Orient Publ., 2007. 226 p.

Versluys M. J. Aegyptiaca Romana. Nilotic Scenes and the Roman Views of Egypt. Religions in the Greco-Ro-
man World. Boston; Leiden, Brill Publ., 2002, vol. 144. 509 p.

Volbach W. F. Elfenbeinarbeiten der Spätantikeunddes ühen Mittelalters. Römisch-Germanisches Zentralmu-
seum Mainz: Kataloge Vor- und Frühgeschichtlicher Altertümer, vol. 7. Mainz, Verlag Philipp von Zabern Publ., 
1976. 154 p. (in German).

Winkler-Horacek L. Dionysos in Qusayr ‘Amra — Ein Hellenistisches Bildmotiv im Fruhislam. Damaszener 
Mitteilungen, 1998, vol. 10, pp. 261–290 (in German).

Yegül F. K. A Study in Architectural Iconography: Kaisersaal and the Imperial Cult. The Art Bulletin, 1982, 
vol. 64, no. 1, pp. 7–31.

Yegül F. K. Bathing in the Roman World. Cambridge, Cambridge University Press Publ., 2009. 256 p.
Zayadine F. The Umayyad Frescoes of Quseir ‘Amra. Archaeology, 1979, vol. 31(3), pp. 19–29.
Zayadine F. Peintures murales et mosai ̈ques à sujets mythologiques en Jordanie. Bulletin de Correspon-

dence Hellénique, 1986, no. 14, pp. 408–411 (in French).


	_Hlk62131810
	_Hlk62118589
	_Hlk61922106
	_Hlk62114560
	_Hlk62213087
	_Hlk62106020
	_Hlk62245827
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk56678314
	_Hlk49334326
	_Hlk49335778
	_Hlk49336266
	_Hlk56702799
	_Hlk79762165
	_Hlk79799412
	_Hlk63076409
	_Hlk79797853
	_Hlk62823388
	_Hlk62848874
	_Hlk62117094
	_Hlk62118822
	_Hlk62119122
	_Hlk62121189
	_Hlk62126141
	_Hlk62130431
	bookmark=id.gjdgxs
	_Hlk96912382
	_Hlk62375345
	_Hlk54005913
	_Hlk63011495
	_Hlk96913692
	_Hlk63010944
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	bookmark=id.1fob9te
	_Hlk105890912
	_Hlk105522057
	_GoBack
	_Hlk62745598
	_Hlk62903449
	_Hlk188955611
	_Hlk10620210711111111123
	_Hlk10620210711111111122
	_Hlk205552168
	_Hlk205188274
	_Hlk205223383
	_Hlk187398919
	_Hlk187313605
	_Hlk105408230
	_Hlk187313929
	_Hlk199150479
	_Hlk196985086
	_Hlk197066993
	_Hlk196487247
	_Hlk196720331
	1-4
	1-5
	_Hlk196488159
	_Hlk196488223
	_Hlk196488321
	_Hlk196488403
	_Hlk198912639
	_Hlk196986183
	_Hlk198898040
	_Hlk198898632
	_Hlk198898999
	_Hlk198898722
	_Hlk198898787
	_Hlk198898825
	_Hlk198896896
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_Hlk205734827
	_Hlk205734847
	_Hlk205731086
	_Hlk205726993
	_Hlk205727941
	_Hlk205672748
	_Hlk205672811
	_Hlk205672850
	_Hlk205672996
	_Hlk205673032
	_Hlk205650996
	_Hlk206925688
	_Hlk181626555
	_Hlk181312436
	_Hlk183914586
	_Hlk183914366
	_Hlk183914226
	_Hlk169044241
	_Hlk153987821
	_Hlk170161275
	_Hlk207462178
	_Hlk62131810
	_Hlk62118589
	_Hlk61922106
	_Hlk62114560
	_Hlk62213087
	_Hlk62106020
	_Hlk62245827
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk56678314
	_Hlk49334326
	_Hlk49335778
	_Hlk49336266
	_Hlk56702799
	_Hlk79762165
	_Hlk79799412
	_Hlk63076409
	_Hlk79797853
	_Hlk62823388
	_Hlk62848874
	_Hlk62117094
	_Hlk62118822
	_Hlk62119122
	_Hlk62121189
	_Hlk62126141
	_Hlk62130431
	bookmark=id.gjdgxs
	_Hlk96912382
	_Hlk62375345
	_Hlk54005913
	_Hlk63011495
	_Hlk96913692
	_Hlk63010944
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	bookmark=id.1fob9te
	_Hlk105890912
	_Hlk105522057
	_GoBack
	_Hlk62745598
	_Hlk62903449
	_Hlk188955611
	_Hlk10620210711111111123
	_Hlk10620210711111111122
	_Hlk205552168
	_Hlk205188274
	_Hlk205223383
	_Hlk187398919
	_Hlk187313605
	_Hlk105408230
	_Hlk187313929
	_Hlk199150479
	_Hlk196985086
	_Hlk197066993
	_Hlk196487247
	_Hlk196720331
	1-4
	1-5
	_Hlk196488159
	_Hlk196488223
	_Hlk196488321
	_Hlk196488403
	_Hlk198912639
	_Hlk196986183
	_Hlk198898040
	_Hlk198898632
	_Hlk198898999
	_Hlk198898722
	_Hlk198898787
	_Hlk198898825
	_Hlk198896896
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_Hlk205734827
	_Hlk205734847
	_Hlk205731086
	_Hlk205726993
	_Hlk205727941
	_Hlk205672748
	_Hlk205672811
	_Hlk205672850
	_Hlk205672996
	_Hlk205673032
	_Hlk205650996
	_Hlk206925688
	_Hlk181626555
	_Hlk181312436
	_Hlk183914586
	_Hlk183914366
	_Hlk183914226
	_Hlk169044241
	_Hlk153987821
	_Hlk170161275
	_Hlk207462178



