
Искусство Древнего мира 107

УДК 7.04; 930.85
ББК 63.3(0)32; 86.3
DOI 10.18688/aa2515-1-9

А. Д. Пантелеев

Изобразительный канон римского императорского 
культа и христианское искусство

Искусствоведы и  историки со времен А. Грабара отмечают значительное влияние 
римского придворного церемониала и ритуалов императорского культа на образы ран-
нехристианского искусства, на литургию и убранство церквей и на их архитектуру [11, 
p. 35; 10, p. 143–144; 20, p. 31–32]. Некоторые ученые даже заявляют, что система христи-
анских образов, богослужение и церковная организация стали результатом едва ли не 
механического заимствования атрибутов и символов светской власти [15, p. 34; 9, p. 38]; 
целью подобных действий было приравнивание Бога или Христа к  восседающему на 
троне правителю, а епископа — к наместнику провинции [13, p. 14]. Мы полагаем, что 
ситуация с усвоением имперской символики христианством была более сложной и мно-
гомерной. При анализе этого процесса необходимо рассматривать не только апропри-
ацию образов и ритуалов, но весь комплекс представлений, связанный с императорским 
культом, и эволюцию христианского учения, причем не только в IV в., а и в предшество-
вавшее время.

Наиболее известны следующие сюжеты раннехристианского искусства, имеющие 
параллели с  иконографией императорского культа: поклонение волхвов, вход Госпо-
день в Иерусалим, вознесение Иисуса, Спас Вседержитель, дарование законов. Все они, 
будучи включены в новый контекст, не только получили новое значение, но и в неко-
торых случаях были радикально переосмыслены, причем иногда даже в антиимперском 
смысле. Мы кратко укажем на эти изменения на примере первых трех сюжетов, а затем 
попытаемся предложить свою версию механизмов, которые сделали возможным их 
транзит и усвоение.

На самых ранних памятниках с изображением поклонения волхвов Иисус изобра-
жается не младенцем, как в более позднее время, но ребенком более старшего возраста, 
сидящим на коленях у матери и принимающим дары от трех мужчин, одетых в длинные 
панталоны, короткие туники, развевающиеся накидки и  остроконечные шапочки. 
Волхвы идут пешком, иногда в сопровождении верблюдов, их предводитель указывает 
на звезду, которая парит прямо над головой Марии, а  каждый из  их даров обладает 
своей особой формой [13, p. 15–18]. Очевидно влияние текста Евангелия Матфея (Mt. 
2, 1–12). Общая композиция и отдельные детали, по общему мнению исследователей, 
отражают восходящий еще к республиканскому времени ритуал aurum coronarium, во 
время которого представители провинциальных городов, сенаторы, декурионы или 
иностранные послы вручали золотые венцы, диадемы и другие дары восседающему на 



А. Д. Пантелеев108

троне правителю или полководцу (Liv. XXXVIII, 37; XXXIX, 7; Greg. Naz. Or. c. Jul. 4, 
80 et al.) [19, p. 140–142]. Сначала дары были добровольными, затем эта традиция при-
обрела практически обязательный характер, так что понадобилось принимать особые 
законы для борьбы со злоупотреблениями [21, p. 382]. Однако, наши источники сви-
детельствуют, что уже с  I  в. до н. э. часто подносились не венцы, а  обычные золотые 
монеты в мешках, и сами императоры иной раз прямо настаивали на этом (Suet. Vesp. 
23, 3). В состав Кодекса Феодосия входит целая серия законов IV в., утвердивших про-
цедуру сбора «коронного золота» (Cod. Theod. 12, 12, 13). Нам известны всего несколько 
изображений вручения императорам настоящих корон или других подношений, отно-
сящихся к IV–V вв., самые известные из них — арка Галерия в Фессалониках и колонна 
Аркадия в Константинополе. Смогли бы все зрители уловить в изображениях добро-
вольного поклонения волхвов прямую связь с римским ритуалом почитания импера-
тора? Заимствованная композиция подразумевала власть Иисуса, но  контраст между 
ребенком на коленях матери и правителем на троне был очевиден для всех: «Будет ли 
младенец призывать к оружию своим писком, давать знак к началу войны не трубой, 
но погремушкой, указывать направление удара по врагу не с коня, колесницы или кре-
постной стены, но с шеи или спины своей кормилицы или няньки?.. Пусть те восточные 
волхвы ожидают первых дней младенчества Христа, чтобы одарить Его золотом и фи-
миамом: и принял Младенец силу Дамаска без сражения и оружия» (Tert. Adv. Marc. III, 
13, 2–6; cf. Leo Magn. Serm. 32, 2). Это были власть и сила иной природы, не от мира сего, 
и они неизмеримо превосходили императорскую.

На первых известных изображениях входа Господня в Иерусалим, встречающихся на 
саркофагах IV в., мы видим Иисуса в профиль верхом на осле, в тунике и паллии, дер-
жащим поводья животного в левой руке и поднимающим правую в благословляющем 
жесте. За ним следуют один или несколько апостолов, встречаются и  другие фигуры 
(юноша, подкладывающий одежду под копыта животному, Закхей, забравшийся на де-
рево, чтобы лучше рассмотреть Господа, люди с  пальмовыми ветвями). Основой для 
изображения послужил текст Матфея (Mt. 21, 1–11). Многие искусствоведы считают 
прототипом этого сюжета изображения имперского adventus — торжественного въезда 
императора в  город [14, p. 216; 18, p. 24, 196]. Эта церемония традиционно выражала 
почести прибывающему правителю, она берет начало в эпоху эллинизма [17, p. 17–61]. 
Для встречи императора выстраивалась делегация отцов города и жрецов, они сопро-
вождали его до ворот и дальше, где его приветствовали панегириками и жертвами. Зри-
тели с гирляндами и цветами провозглашали здравицы, прославляли владыку как отца, 
спасителя или освободителя, воскуряли благовония и держали факелы или свечи. Это 
была одна из немногих возможностей простым людям хотя бы издали увидеть своего 
царя или императора, и adventus божественного правителя иногда сравнивают с богояв-
лением, epiphania [13, p. 27]. Выпуск монет в честь посещений городов начинается в Рим-
ской империи с Нерона, на них можно видеть корабль или императора на коне с копьем. 
Композиционные совпадения со входом Господним характерны для самого конца III в.; 
кроме того, подобные сцены встречаются в  оформлении триумфальных арок (упо-
мянутая выше арка Галерия в Фессалониках, арка Константина в Риме). По традиции 
императоры изображались верхом на скакуне, хотя историки говорят о въезде в город 



Искусство Древнего мира 109

на колеснице (Amm. Marc. XVI, 10), и рядом и с Константином на арке, и Констанцием 
на Керченском миссории изображена богиня Виктория. Здесь мы имеем дело, похоже, 
с той же ситуацией, что и с поклонением волхвов: при наличии ряда несомненных па-
раллелей с adventus, в христианской традиции были явные отличия (непритязательное 
животное и скромное одеяние, отсутствие императорских регалий, оружия и Виктории, 
а самое главное — несхожесть цели въезда в город). Это отмечали некоторые современ-
ники: «Не на колеснице едет, как обыкновенно поступают другие цари, не требует дани, 
не наводит Собою страха, не имеет копьеносцев, но показывает величайшую кротость» 
(Jn. Chrys. Hom. Mt. 66, 2).

Третий сюжет  — Вознесение, появляется на памятниках рубежа IV–V  вв., самый 
ранний известный образец — пластина из слоновой кости в собрании Мюнхенского На-
ционального музея. Здесь изображен Иисус, поднимающийся на небеса, рука Господа, 
протянутая к Нему, три женщины и ангел, два спящих стражника и два склонившихся 
ученика (Петр и  Иаков?); все это указывает на опору на нарратив Матфея и  Марка 
(Mt. 28, 1–3 и Мc. 16, 1–5). Похожую композицию мы встречаем на равеннском мраморе 
начале V в. (часть шкатулки?), разве что женщин не три, а две, они хватают Христа за 
ноги, чтобы поклониться Ему, а Он держит древко креста. Совершенно по-другому изо-
бражено Вознесение на дверях римской базилики Сабины (430‑е гг.): Иисус не Сам вос-
ходит на небо, а его поднимают два ангела, третий стоит рядом, нет протянутой руки, 
ниже расположены четыре мужских фигуры. Возможно, в этом случае скульптор опи-
рался на Деяния апостолов (Acta 1, 9). Ни один из этих памятников композиционно не 
напоминает consecration — сцену посмертного обожествления императора, но часто они 
воспринимаются как производные от нее [11, p. 35]. На различных рельефах, камеях, мо-
нетах обожествленного правителя возносит на Олимп квадрига, орел или антропомор-
фная фигура с крыльями или без (возможно, на знаменитой камее Тиберия изображен 
гений Августа или Эней, а  фигура на рельефе Антонина Пия и  Фаустины олицетво-
ряет Эон или Вечность) [13, p. 38]. Очевидно, что сцены приношения aurum coronarium 
или adventus могли бытовать, помимо прочего, в  социально-политическом контексте, 
но consecratio было, безусловно, связано с религиозной сферой. Поздние серии консе-
крационных монет связаны с  Максенцием, обожествившим своего отца Максимиана 
и  его соправителей, и  Константином, сделавшим то же для своего отца Констанция 
Хлора [17, p. 106–111]. Последний выпуск был отчеканен в честь Константина I его сы-
новьями [6, p. 19–31]. Евсевий Кесарийский прокомментировал появление этих монет, 
старательно избегая их религиозной оценки: «Его изображения чеканили и на монетах: 
с одной стороны на них он был представлен блаженным с покрытой главой, а с другой — 
сидящим на четырехконной колеснице и возносящимся на небо, куда простертая свыше 
рука принимала его» (Vita Const. IV, 73). Как отмечал П. Брун, при желании христиане 
и иудеи могли сопоставить это изображение с вознесением Илии, а язычники связать 
с Гелиосом; фонетическая близость этих имен — Helios и Elias — была обыграна в V в. 
Седулием (Sed. Pasch. Carm. III, 184–187). Возможно, это было сделано сознательно 
в продолжение толерантной политики Константина [6, p. 27–30].

Таким образом, настаивать на механическом заимствовании и  усвоении христиа-
нами образов и символики императорского культа не приходится, но точно так же не 



А. Д. Пантелеев110

стоит отрицать его влияние. То, что видели зрители, зависело от их социальной принад-
лежности, культурного багажа и их ожиданий — каждый мог увидеть то, чего не видят 
другие. Однако образы, используемые христианами, имели смысл только в  той мере, 
в  какой они перекликаются со знаками или мотивами, входящими в  общий изобра-
зительный словарь pax Romana. Христиане адаптировали визуальный язык, который 
включал в себя элементы, отсылавшие к имперской иконографии, к своему культурному 
контексту. Средства передачи могли быть схожими, их послания на начальном этапе 
бытования, скорее всего, взаимосвязаны, но со временем все больше и больше расхо-
дились. Мы не будем подробно изучать эти связи, так как этому посвящено множество 
работ, а обратимся к изучению процессов, которые облегчили появление этих сюжетов 
в  христианском мире. Следует помнить, что ненадлежащее использование элементов 
или символов императорского культа могло привести к печальным последствиям (lex 
laesae maiestatis), а кроме того, у христиан во II–III вв. была непростая история отно-
шений с  ним: во время гонений их могли заставлять поклясться именем цезаря или 
принести ему жертву [1, с. 91–104]. Мы полагаем, что этот процесс был следствием как 
метаморфоз императорского культа, так и некоторых особенностей развития христиан-
ского учения.

Начнем с первого. В первые два века культ императора был цементом, скреплявшим 
воедино огромное государство, цезарь, правивший империй, уподоблялся Юпитеру, 
поддерживающему мир в порядке и не дающему скатиться ему в хаос, он был последним 
из  богов и  первым из  людей. Император рассматривался как иносущное создание, 
спустившееся к людям с небес, чтобы сделать их лучше, а возможно, и обеспечить их 
спасение. Этот образ, как правило, опирался на личные заслуги, успехи и добродетели 
принцепса. После того, как в 235 г. был убит Александр Север, которому еще удавалось 
поддерживать относительный порядок в империи, начался почти полувековой период 
столкновений между различными претендентами на верховную власть. Это время, 
безусловно, повлияло на характер императорской власти, ее восприятие подданными 
и, как следствие, на культ правителя и его иконографию. Преемственность между про-
шлым и настоящим до определенного момента обеспечивали монетные типы и обра-
щения к парадигматическим образцам Траяна и Марка Аврелия, но произошли и зна-
чительные изменения. Начнем с  того, что Максимин Фракиец нанес большой ущерб 
святилищам всех богов, в том числе и цезарей: он захватывал посвящения, статуи, дары 
и все, что могло быть переплавлено в монету (Herod. VII, 3, 5–6), так что императорский 
культ мог превратиться в «довольно убогое шоу» [8, p. 273]. С 268 г. на монетах стали 
реже изображаться родственники принцепса, их место заняли Sol Invictus и другие бо-
жества — верховные правители вселенной, первым слугой которых был император [16, 
p. 249–265]. Императорам этого времени было трудно похвастаться сколь бы то ни было 
значимыми достижениями, время династий ушло в  прошлое, а  место личных заслуг 
и родственников августов заняла пропаганда «структурной, космической, религиозной 
основы их власти» [8, p. 274–275]. Галлиен (260–268 гг.), судя по всему, полагал, что он 
подобно Солнцу занимал промежуточное положение между верховным богом, кото-
рого он свято почитал, и миром, который он должен был защищать, в чем ему помогали 
другие божества [7, p. 173–174]. Таким образом, императоры из «самостоятельных» бо-



Искусство Древнего мира 111

жеств превратились в «богов-помощников», и эта метаморфоза затронула и восприятие 
их изображений: то, что раньше было самодостаточно, теперь стало частью мифологии 
других, «нормальных» богов, и это сделало принципиально возможным усвоение хри-
стианством того, что прежде было связано только с императорским культом.

В конце III в., в новый период относительной стабильности, произошла очередная 
метаморфоза: тетрархия допустила сосуществование нескольких божественных импе-
раторов, цезари пользовались меньшим почетом, чем августы, а Диоклетиан, взявший 
прозвище Jovius, был выше Максимиана, назвавшегося Herculius. Новые, пришедшие 
с востока, ритуалы поклонения правителям навязывались сверху и перестали выражать 
общественный консенсус [1, p. 245–246]. Вряд ли за 20 лет все жители смогли хорошо 
разобраться в этой системе, просто исполняя требуемые действия. Наконец, при Кон-
стантине и в последующее время императорский культ не исчезает, он сохраняется в из-
мененной форме как способ демонстрации лояльности правящей династии, например, 
законы 415  и  429  гг. упоминают провинциальное собрание в  Карфагене (Cod. Theod. 
16, 10, 20; 12, 1, 186), а надпись IV в. из умбрийского Гиспелла (совр. Спелло) позволяет 
строительство храма Флавиев, но все церемонии следовало очистить от «обманов зараз-
ного суеверия», то есть от жертвоприношений и других традиционных религиозных об-
рядов (CIL XI, 5265) [4, p. 21–26]. Умерший император по-прежнему назывался divus (на 
востоке до Анастасия в 518 г.), однако погребение проходило не по языческим, а по хри-
стианским обрядам. Все это привело к тому, что старые иконографические типы, при-
вычные для I–III и даже начала IV в., стали невостребованными и оказались в «серой 
зоне»: историческая память могла их связывать с культом императора, с властью и вели-
чием, в реальности же они все больше отходили к области истории искусства.

Усвоение этих сюжетов раннехристианским искусством происходит тоже не на 
пустом месте. Как показывают современные историки, даже если оставить в  стороне 
некоторые термины, встречающиеся в Новом Завете, как минимум со II в. церковные 
писатели начинают постепенно усваивать лексику и  некоторые ритуалы император-
ского культа. Так, в посланиях Игнатия Антиохийского его путь в Рим на казнь сопо-
ставляется с  императорской процессией, христианский культ  — с  императорскими 
мистериями, а его прозвище Богоносец, Theophoros, с обязанностями участника импе-
раторского культа, sebastophoros [5, p. 228–248]. Изображения Иисуса и  апостолов как 
философа в  окружении учеников перекликаются с  обращением Юстина к  императо-
рам-философам (Just. Apol. I, 1), а веком позже Арнобий, описывая власть Бога, будет 
использовать элементы императорской титулатуры. Надо отметить и негативную тен-
денцию отношения к  Риму, представленную в  Откровении Иоанна и в  последующей 
литературе. Так или иначе, христиане охотно используют образы, связанные с  прин-
цепсом, его властью и его культом в своих целях, а отсюда всего один шаг до усвоения 
иконографии — все это части одного и того же процесса, который шел в первые века, до 
окончательной победы христианства, и имел своей целью показать первенство Христа 
над цезарем, прекратить гонения и легализовать положение христиан [2, с. 12–37].

Затем, весь IV век — это время острейшей борьбы ортодоксов с арианами, отраз-
ившейся в том числе и в изобразительном искусстве. Вход в Иерусалим и поклонение 
волхвов были такой же частью полемики, как и сочинения Афанасия Александрийского, 



А. Д. Пантелеев112

и некоторые изображения сопровождались антиарианскими надписями [18, p. 53]. Мы 
не всегда можем уловить все нюансы этой борьбы, но об историческом контексте этих 
памятников помнить необходимо. Ортодоксы продолжали противостоять императорам 
и после Константина, но не как носителям светской власти, а как арианам, и эти изобра-
жения должны восприниматься в том числе и как свидетельства этой полемики в ситу-
ации, когда прямые выступления могли привести к тяжелым последствиям. Появление 
Христа в композиции, восходящей к культу правителя, указывало на Его власть, но от-
сутствие императорских инсигний свидетельствовало о  происхождении Его власти 
и Церкви, подчиняющейся Ему, не от мира сего, и о том, что цезарю делать здесь нечего.

Наконец, мы призываем не упускать из виду, что многие памятники, на которых изо-
бражены эти сюжеты, датируются временем 340–360-х гг., а стало быть, часть их заказ-
чиков, людей богатых и высокого положения, вполне могли помнить Великое гонение, 
когда христиан заставляли совершать жертвы не только богам, но  и  императорам, 
и клясться их именем. Как мы полагаем, заказ композиций, переосмысленных в христи-
анским духе, но имевших параллели с императорским культом, вполне мог быть своего 
рода формой психологической компенсации травмы, полученной при Диоклетиане. 
С чем-то отдаленно подобным мы сталкиваемся в случае «политических» римских кари-
катур более раннего времени, на которых можно увидеть, например, важнейших героев 
римского мифа — Энея, спасающегося из Трои с детьми, — в образе семьи бабуинов [12, 
p. 133–134].

Таким образом, при изучении эволюции усвоения раннехристианским искусством 
сюжетов и символов, связанных с императорским культом, невозможно выделить ка-
кой-то один доминирующий фактор. Мы имеем дело с  многофакторным процессом, 
где воедино сплелись эволюция и христианизация императорского культа, непростые 
отношения христиан и Римской империи, борьба ортодоксов и ариан; в разное время 
в разных регионах на первый план мог выйти какой-то из этих аспектов, но при этом 
остальные никуда не исчезали. Этот процесс — хороший образец тех метаморфоз, что 
происходили с античным миром в целом и искусством в частности во время Поздней 
Античности.

Литература

1.	 Пантелеев А. Д. Гонения на христиан и императорский культ по данным агиографической тради-
ции // Проблемы истории, филологии, культуры. — 2015. — № 3. — С. 91–104.

2.	 Пантелеев А. Д. «Я не признаю власти века сего»: мученики и Римская империя // Государство, ре-
лигия, Церковь в России и за рубежом. — 2022. — № 1. — С. 12–37.

3.	 Ando C. Imperial Ideology and Provincial Loyalty in the Roman Empire.  — Berkeley: University of 
California Press, 2000. — 494 p.

4.	 Barnes T. D. Constantine. Dynasty, Religion and Power in the Later Roman Empire.  — Oxford: Wiley 
Blackwell, 2014. — 266 p.

5.	 Brent A. The Imperial Cult and the Development of Church Order. Concepts and Images of Authority in 
Paganism and Early Christianity before the Age of Cyprian. — Leiden: Brill, 1999. — 370 p.

6.	 Bruun P. The Сonsecration Сoins of Constantine the Great // Arctos. — 1954. — Vol. 1. — P. 19–31.
7.	 De Blois L. Traditional Virtues and New Spiritual Qualities in Third Century Views of Empire, Emperorship 

and Practical Politics // Mnemosyne. — 1994. — Vol. 47. — P. 166–176.



Искусство Древнего мира 113

8.	 De Blois L. Emperorship in a Period of Crises. Changes in Emperor Worship, Imperial Ideology and 
Perceptions of Imperial Authority in the Roman Empire in the Third Century A. D. //  The Impact of 
Imperial Rome on Religions, Ritual and Religious Life in the Roman Empire / Eds. L. De Blois, P. Funke, 
J. Hahn. — Leiden: Brill, 2006. — P. 268–278.

9.	 Doig A. Liturgy and Architecture from the Early Church to the Middle Ages. — Aldershot: Ashgate, 2008. — 
224 p.

10.	 González J. The Story of Christianity. Vol. 1. — New York: HarperOne, 2010. — 528 p.
11.	 Grabar A. Christian Iconography. A Study of Its Origins. — Princeton: Princeton University Press, 1968. — 

174 p.
12.	 Harley-McGowan F. The Alexamenos Graffito // The Reception of Jesus in The First Three Centuries / Ed. 

C. Keith. — London: T&T Clark, 2019. — P. 105–140.
13.	 Jensen M. R. Allusions to Imperial Rituals in Fourth-Century Christian Art // The Art of Empire. Christian 

Art in Its Imperial Context / Eds L. M. Jefferson, M. R. Jensen. — Minneapolis: Fortress Press, 2015. — P. 13–
47. 

14.	 Kantorowicz E. The ‘King’s Advent’: And the Enigmatic Panels in the Doors of Santa Sabina // Art Bulletin. — 
1944. — Vol. 4. — P. 207–231.

15.	 Klauser T. A Short History of the Western Liturgy. — Oxford: Oxford University Press, 1979. — 250 p.
16.	 López Sánchez F. Du masculin dans le féminin: les pouvoirs réels de Séverine (274–275 ap. J.-C.) et d’autres 

femmes à Rome. L’apport de la numismatique // Iconographie impériale, iconographie royale, iconographie 
des élites dans le monde gréco-romain / Ed. par Y. Perrin, T. Petit. — Saint-Étienne: Publications de l’Uni-
versité, 2004. — P. 249–265.

17.	 MacCormack S. G. Art and Ceremony in Late Antiquity. — Berkeley: University of California Press, 1981. — 
417 p.

18.	 Mathews T. F. The Clash of Gods. A Reinterpretation of Early Christian Art.  — Princeton: Princeton 
University Press, 1993. — 237 p.

19.	 Millar F. The Emperor in the Roman World. 31 BC–AD 337. — London: Duckworth, 1977. — 656 p.
20.	 Senn F. Introduction to Christian Liturgy. — Minneapolis: Fortress Press, 2012. — 244 p.
21.	 The Theodosian Code and Novels and the Sirmondian Constitutions. A Translation with Commentary, 

Glossary and Bibliography by C. Pharr. — Princeton: Princeton University Press, 1952. — 643 p.

Название статьи. Изобразительный канон римского императорского культа и христианское искус-
ство

Сведения об авторе. Пантелеев, Алексей Дмитриевич  — кандидат исторических наук, доцент. 
Санкт-Петербургский государственный университет, Университетская наб., 7–9, Санкт-Петербург, 
Российская Федерация, 199034; a.panteleev@spbu.ru; SPIN-код: 3687-3603; ORCID: 0000-0003-3333-7980; 
Scopus ID: 57194868296

Аннотация. Статья посвящена изучению усвоения раннехристианским искусством сюжетов и сим-
волов, связанных с римским императорским культом. Объектом исследования стали три сюжета: по-
клонение волхвов, вход Господень в Иерусалим, вознесение Иисуса. Все они, будучи включены в новый 
контекст, не только получили новое значение, но и в некоторых случаях были радикально переосмыс-
лены, причем иногда в антиимперском смысле. В статье проанализированы эти изменения, и на осно-
вании литературных источников показано, что это в полной мере осознавалось современниками. Ни 
в коем случае нельзя утверждать о механическом заимствовании и усвоении этих сюжетов и образов 
в политических целях, как это делают некоторые исследователи. Христиане адаптировали визуальный 
язык, включавший в себя элементы имперской иконографии, к своему культурному контексту. Сред-
ства передачи могли быть схожими, их послания на начальном этапе бытования были взаимосвязаны, 
но со временем все больше и больше расходились. При изучении механизма усвоения этих элементов 
раннехристианским искусством следует учитывать несколько факторов, основными из которых явля-
ются эволюция и христианизация императорского культа, непростые отношения христиан и Римской 
империи в  первые века, борьба ортодоксов и  ариан, наконец, личные переживания заказчиков этих 
памятников, переживших Великое гонение. 

Ключевые слова: раннехристианское искусство, саркофаги, поклонение волхвов, вход Господень, 
вознесение Иисуса, императорский культ



А. Д. Пантелеев114

Title. The Artistic Canon of the Roman Imperial Cult and Christian Art
Author. Panteleev, Aleksey D.  — Ph.  D., associate professor. St. Petersburg State University, 

Universitetskaya nab., 7–9, 199034  St. Petersburg, Russian Federation. a.panteleev@spbu.ru; SPIN-code: 
3687-3603; ORCID: 0000-0003- 3333-7980; Scopus ID: 57194868296

Abstract. The article is devoted to the study of the assimilation of scenes and symbols associated with
the Roman imperial cult in early Christian art. The object of the study was three scenes: the Adoration of the
Magi, Jesus’ Entry into Jerusalem, and Jesus’ Ascension. They received new meanings and in some cases were
radically rethought in a new context, sometimes in an anti-imperial sense. The article analyzes these changes
and, based on literary sources, demonstrates that it was fully recognized by contemporaries. It is not feasible
to claim that these scenes and symbols were mechanically borrowed and assimilated for political purposes, as
certain researchers have posited. The Christians adapted a visual language that included elements of imperial
iconography to their cultural context. The means of transmission may have been similar, and their messages
were interconnected at the initial stage of their existence, but over time they diverged more and more. We
must take into account several factors when studying the mechanism of assimilation of these elements by early
Christian art. The primary factors include the evolution and Christianization of the imperial cult, the difficult
relations between Christians and the Roman Empire in the first centuries, the struggle between the Orthodox
and the Arians, and finally, the personal experiences of the customers of these monuments, who survived the
Great Persecution.

Keywords: Early Christian Art, sarcophagi, adoration of the Magi, entry of the Lord, ascension of Jesus,
imperial cult

References

Ando C. Imperial Ideology and Provincial Loyalty in the Roman Empire. Berkeley, University of California
Press Publ., 2000. 494 p.

Barnes T. D. Constantine. Dynasty, Religion and Power in the Later Roman Empire. Oxford, Wiley Blackwell
Publ., 2014. 266 p.

Brent A. The Imperial Cult and the Development of Church Order. Concepts and Images of Authority in
Paganism and Early Christianity before the Age of Cyprian. Leiden, Brill Publ., 1999. 370 p.

Bruun P. The Consecration Coins of Constantine the Great. Arctos, 1954, vol. 1, pp. 19–31.
De Blois L. Traditional Virtues and New Spiritual Qualities in Third Century Views of Empire, Emperorship

and Practical Politics. Mnemosyne, 1994, vol. 47, pp. 166–176.
De Blois L. Emperorship in a Period of Crises. Changes in Emperor Worship, Imperial Ideology and

Perceptions of Imperial Authority in the Roman Empire in the Third Century A. D. The Impact of Imperial Rome
on Religions, Ritual and Religious Life in the Roman Empire. Leiden, Brill Publ., 2006, pp. 268–278.

Doig A. Liturgy and Architecture from the Early Church to the Middle Ages. Aldershot, Ashgate Publ., 2008.
224 p.

González J. The Story of Christianity. Vol. 1. New York, HarperOne Publ., 2010. 528 p.
Grabar A. Christian Iconography. A Study of Its Origins. Princeton, Princeton University Press Publ., 1968.

174 p.
Harley-McGowan F. The Alexamenos Graffito. Keith C. (ed.). The Reception of Jesus in the First Three

Centuries. London, T&T Clark Publ., 2019, pp. 105–140.
Jensen M. R. Allusions to Imperial Rituals in Fourth-Century Christian Art. Jefferson L. M.; Jensen M. R.

(eds). The Art of Empire. Christian Art in Its Imperial Context. Minneapolis, Fortress Press Publ., 2015, pp. 13–47.
Kantorowicz E. The ‘King’s Advent’: And the Enigmatic Panels in the Doors of Santa Sabina. Art Bulletin,

1944, vol. 4, pp. 207–231
Klauser T. A Short History of the Western Liturgy. Oxford, Oxford University Press Publ., 1979. 250 p.
López Sánchez F. Du masculin dans le féminin: les pouvoirs réels de Séverine (274–275 ap. J.-C.) et d’autres

femmes à Rome. L’apport de la numismatique. Perrin Y.; Petit T. (eds). Iconographie impériale, iconographie
royale, iconographie des élites dans le monde gréco-romain. Saint-Étienne, Publications de l’Université, 2004,
pp. 249–265 (in French).

MacCormack S. G. Art and Ceremony in Late Antiquity. Berkeley, University of California Press Publ., 1981.
417 p.



Искусство Древнего мира 115

Mathews T. F. The Clash of Gods. A Reinterpretation of Early Christian Art. Princeton, Princeton University 
Press Publ., 1993. 237 p.

Millar F. The Emperor in the Roman World. 31 BC–AD 337. London, Duckworth Publ., 1977. 656 p.
Panteleev A. D. Christian Persecutions and Imperial Cult according to the Early Hagiographical Tradition. 

Problemy istorii, filologii, kul’tury (Problems of History, Philology and Culture), 2015, no. 3, pp. 91–104  (in 
Russian).

Panteleev A. D. “I Do Not Recognize the Empire of This World”: Martyrs and the Roman Empire. 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom (State, Religion and Church in Russia and Worldwide), 2022, 
vol. 40(1), pp. 12–37 (in Russian).

Senn F. Introduction to Christian Liturgy. Minneapolis, Fortress Press Publ., 2012. 244 p.
The Theodosian Code and Novels and the Sirmondian Constitutions. Parr  C. (trans. and ed.). Princeton, 

Princeton University Press Publ., 1952. 643 p.


	_81w9779509g8
	_hheu8er1ff12
	_7jko2qgboca
	_jd9p1fcgaq0z
	_vxyb2w37jgod
	_cexzzrytgfgw
	_9agj7iutqz8t
	_Hlk59714133
	_83p0uoal835y
	_Hlk59710963
	_Hlk59711170
	_Hlk91624424
	_Hlk62945138
	_Hlk63000873
	_Hlk89009356
	_Hlk63005857
	_Hlk91421953
	_Hlk62991694
	_Hlk62991860
	_Hlk89092788
	_Hlk91624675
	_Hlk103113678
	_Hlk62945208
	_Hlk63011686
	_Hlk89100676
	_Hlk89100982
	_Hlk103099237
	_Hlk103101300
	_Hlk88052922
	_Hlk103099614
	_Hlk103099159
	_Hlk91758965
	_Hlk103099184
	_Hlk103113627
	Bookmark
	_Hlk103091658
	_Hlk92036446
	_Hlk90844601
	_Hlk94969502
	_Hlk93487436
	_Hlk95245232
	_Hlk95249394
	_Hlk95245929
	_Hlk94978350
	_Hlk70177517
	_Hlk61965859
	_Hlk62067520
	_Hlk103463105
	_Hlk103562907
	_Hlk62412780
	_Hlk103630759
	_Hlk62587564
	_Hlk62537847
	_Hlk62537870
	_Hlk62538068
	_Hlk62543242
	_Hlk62538240
	_Hlk62423775
	_Hlk62569388
	_Hlk103560589
	_Hlk103560657
	_Hlk62540114
	_Hlk62540093
	_Hlk62586257
	_Hlk62541446
	_Hlk62587064
	_Hlk62572188
	_Hlk62586746
	_Hlk62578327
	_Hlk62586792
	_Hlk62578273
	_Hlk62543050
	_Hlk62577850
	_Hlk62543269
	_Hlk62423825
	_Hlk62423613
	_Hlk62424116
	_Hlk103630350
	_Hlk62424303
	_Hlk62568634
	_Hlk62569358
	_Hlk103562947
	_Hlk103630687
	_Hlk103563703
	_Hlk62579163
	_Hlk103563307
	_Hlk62535904
	_Hlk62535920
	_Hlk103559773
	_Hlk62586911
	_Hlk62539380
	_Hlk62586973
	_Hlk62542614
	_Ref62953829
	_Ref62954405
	_Ref63002390
	_Hlk63048987
	_Hlk62942464
	_Hlk62942543
	_Hlk62942631
	_Hlk62942644
	_Hlk62942665
	_Hlk62942719
	_Hlk62131810
	_Hlk62118589
	_Hlk61922106
	_Hlk62114560
	_Hlk62213087
	_Hlk62106020
	_Hlk62245827
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk56678314
	_Hlk49334326
	_Hlk49335778
	_Hlk49336266
	_Hlk56702799
	_Hlk79762165
	_Hlk79799412
	_Hlk63076409
	_Hlk79797853
	_Hlk62823388
	_Hlk62848874
	_Hlk62117094
	_Hlk62118822
	_Hlk62119122
	_Hlk62121189
	_Hlk62126141
	_Hlk62130431
	bookmark=id.gjdgxs
	_Hlk96912382
	_Hlk62375345
	_Hlk54005913
	_Hlk63011495
	_Hlk96913692
	_Hlk63010944
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	bookmark=id.1fob9te
	_Hlk105890912
	_Hlk105522057
	_GoBack
	_Hlk62745598
	_Hlk62903449
	_Hlk188955611
	_Hlk10620210711111111123
	_Hlk10620210711111111122
	_Hlk205552168
	_Hlk205188274
	_Hlk205223383
	_Hlk187398919
	_Hlk187313605
	_Hlk105408230
	_Hlk187313929
	_Hlk199150479
	_Hlk196985086
	_Hlk197066993
	_Hlk196487247
	_Hlk196720331
	1-4
	1-5
	_Hlk196488159
	_Hlk196488223
	_Hlk196488321
	_Hlk196488403
	_Hlk198912639
	_Hlk196986183
	_Hlk198898040
	_Hlk198898632
	_Hlk198898999
	_Hlk198898722
	_Hlk198898787
	_Hlk198898825
	_Hlk198896896

