
С. А. Шадрина 94

УДК 7.032(37)’02
ББК 63.3(0)32; 85.103
DOI 10.18688/aa2515-1-8

С. А. Шадрина 

Колоссальная статуя на форуме Августа:  
иконография и семантика

Считается, что строительство форума Августа началось между 30 и 27 г. до н. э., ос-
вящен он был во 2 году до н. э. В плане форум представлял собой вытянутую площадь, 
обрамленную с  двух продольных сторон колонными портиками, с  храмом в  глубине. 
К открытому пространству площади, скрытые за колоннами, примыкали четыре (две 
большие и две малые) крытые экседры [21, p. 118]. На конце северного портика распо-
лагалось прямоугольное помещение, получившее в литературе название «Зал колосса» 
[21, p. 144–150]. Вход в него оформляли две колонны, а к задней стене в центре примы-
кала прямоугольная база. Зал имел относительно небольшие размеры: 12 на 13 метров 
[21, p. 114–146], что составляет примерно половину целлы храма Марса Мстителя.

В 1920-е годы на этой территории были найдены фрагменты статуи колоссального 
масштаба [22]. Первоначальная высота статуи должна была составлять от 11 до 14 ме-
тров. Фрагменты немногочисленны: правый глаз, часть правого предплечья, тыльная 
сторона левой ладони и согнутый указательный палец правой руки. Эти данные позво-
ляют говорить лишь о том, что статуя представляла собой стоящую мужскую фигуру 
с округлым в сечении предметом в правой руке, выполненную в технике акролита. Со-
хранились также и живописные фрагменты декорации зала. Можно предположить, что 
он был украшен красными орнаментальными поясами на голубом фоне, нижняя часть 
стены была облицована цветным мрамором. Сохранились фрагменты пилястр на се-
верной стене и колонны перед входом. 

Это дополнительное помещение на севере-востоке придает композиции форума не-
обычную асимметрию. Еще Светоний (Suet. Aug. 56. 2., пер. М. Л. Гаспарова) комменти-
рует такое пространственное решение, упоминая, что Август «уменьшил ширину своего 
форума, не решаясь выселить владельцев из  соседних домов» [1]. Это действительно 
может объяснить, как скошенный угол на северо-востоке, так и размещение дополни-
тельного зала по другую сторону. Тем более, что это пространство, в целом, не высту-
пает за границы отведенного для форума участка. 

Прежде высказывались сомнения относительно датировки помещения временем 
Августа, предлагалось датировать его периодами Тиберия и Адриана [12, p. 14]. Однако 
относительно недавно Л. даль Монте в  своей диссертации, посвященной архитектуре 
форума Августа, вполне убедительно доказал одновременность строительства «Зала ко-
лосса» и других частей ансамбля [12, p. 398]. Более того, качество отделки и в целом ее 
богатство сближает это пространство с оформлением храма Марса, но отличается по ка-



Искусство Древнего мира 95

честву от оформления портиков и экседр. Кажется, что можно говорить о двух мастер-
ских разного уровня, которые работали над проектом форума, где большее внимание 
уделялось именно отделке храма и зала с колоссом. 

В этой статье будет предпринята попытка рассмотреть варианты реконструкции ко-
лоссальной статуи, ее возможную иконографию и семантику. Такой интерес связан с тем, 
что в  литературе закрепилось наименование колосса Genius Augusti, однако спорным 
остается возможное значение этого образа в контексте программы всего форума. 

Пауль Цанкер, глубоко проанализировавший программу ансамбля [23], считал, что 
форум аккумулировал в себе основные принципы политической пропаганды Августа. 
С ним согласились такие исследователи, как Евгенио ла Рокка, Лукреция Унгаро, Алек-
сандра Леск и др. В то же время сам Цанкер не уделил пристального внимания колос-
сальной статуе, относя ее, вслед за другими исследователями, к более позднему времени. 
Основную гипотезу об иконографии Genius выдвинул ла Рокка [16, p. 74–87], припи-
сывая колосс августовской эпохе. В дальнейшем с ним согласилась Л. Унгаро — автор 
статьи в каталоге Музея императорских форумов и рынка Траяна [21]. 

В то же время появляется две версии реконструкций памятника, представляющие 
два разных типа: изображение тогатуса capite velato с патерой в левой руке и рогом изо-
билия в  правой (иконография Genius) и  портретный тогатус Августа в  иконографии 
Pontifex Maximus с патерой и литуусом в руках [21, p. 144]. Ла Рокка говорит о совпа-
дении дат в строительстве форума и учреждении Августом культа Lares Augustales, что 
можно считать реорганизацией культа Lares Compitales. По мнению исследователя в тот 
же момент устанавливается и  культ Genius Augusti [16, p. 188]. Программа ансамбля 
таким образом находила бы определенное завершение в некотором подобии домашнего 
святилища с изображением Genius Augusti, в которое можно было попасть из галереи 
с изображениями рода Юлиев, семьи Августа и скульптурной группы с Энеем, Анхизом 
и Асканием. 

В дальнейшем Джон Поллини [18, p. 24] в своем исследовании римской визуальной 
культуры 2012 года обращает внимание на то, что колосс держал в одной из рук круглый 
в сечении предмет, что не позволяет реконструировать его в иконографии Genius. Пол-
лини скорее склоняется к идее, что колосс представлял собой стоящую полуобнаженную 
фигуру Божественного Августа с копьем. Несмотря на эту интерпретацию, больше не 
предпринималось попыток развить или переосмыслить идеи ла Рокка, и статуя продол-
жается считаться изображением Genius принцепса, не попадая, однако, в большинство 
крупных исследований, посвященных императорскому культу в Риме или отдельно ико-
нографии портретов императора Августа. Что кажется удивительным — в литературе, 
практически, не уделялось внимания масштабу этого памятника и не предпринималось 
попыток посмотреть на него в контексте других известных нам колоссов императоров. 

Проблема императорского культа и его становления, безусловно, не исчерпывается 
исключительно вопросом о  культе Genius. О  существовании прижизненного импера-
торского культа (или его элементов) в  эпоху Августа в  провинциях и  на италийских 
территориях говорит еще Светоний (Suet. Aug. 26.). В исследовательской литературе уже 
не одно десятилетие ведутся дискуссии по поводу специфики императорского культа, 
времени его появления и локализации на отдельных территориях. Эту тему развивает 



С. А. Шадрина 96

Д. Бошунг [10, p. 174], упоминая храм в  Поле, посвященный Августу и  Роме. Можно 
также вспомнить масштабный труд Д. Фишвика [13] о сущности императорского культа 
в западных провинциях. В контексте нашей темы важна, в частности, статья А. А. Трофи-
мовой «Статуя Августа в облике Юпитера из собрания Эрмитажа» [7], где дается обзор 
историографической дискуссии об установлении культа Divus Augusti, а также анализи-
руются возможные божественные коннотации в портретах принцепса, созданных еще 
при его жизни. Вопрос об установлении культа Августа в Urbis при его жизни до сих пор 
остается дискуссионным, тогда как его существование вне города Рима кажется вполне 
доказанным. Официально Сенат обожествил Августа после его смерти в 14 году н. э., 
однако, признаки поклонения ему находятся и ранее [10, S. 174]. 

Тем не менее, существование именно культа Genius Augusti в Риме при жизни Ав-
густа кажется маловероятным. Об этом пишет еще Фишвик1, не соглашаясь с  идеей 
установления культа Genius Augusti при жизни Августа и настаивает на идее, что «культ 
был направлен непосредственно к  Августу, а  не к  его Гению. Неопровержимые дока-
зательства в подтверждение этого вывода фактически содержатся в Feriale Cumanum, 
согласно которому день рождения Августа отмечается жертвоприношением животного, 
которое приносится непосредственно императору»2 [13, p. 364]. 

И в более современной литературе, посвященной изучению понятия Genius Augusti, 
все чаще звучит подобная критика идеи установления подобного культа при жизни 
принцепса — как официального, так и частного. Здесь важно упомянуть монографию 
И. Градела [15], посвященную императорскому культу и его связи с традиционной рим-
ской религией, работу Х. Флауэр [14] о культе ларов и диссертацию Дж. Зюсс [20], рас-
крывающую аспекты культа Genius Augusti. Все они, несмотря на разночтения в деталях, 
сходятся на том, что нет надежных сведений, которые позволяли бы говорить о почи-
тании Genius Augusti в Риме при жизни принцепса и после его смерти3.

Кажется верным, что если колосс был возведен при жизни Августа, то не мог иметь 
иконографию Genius так как не было найдено ни достоверных изображений Августа 
в данной иконографии, включающей в себя такие атрибуты как рог изобилия и патеру 
[18, p. 24], ни убедительных доказательств существования именно этого культа в Риме на 
официальном уровне, который был бы необходим для появления в таком масштабном 
официозном ансамбле в самом центре Urbis. При этом, безусловно, нельзя отрицать со-
поставление в этом образе Августа с божеством, учитывая масштаб фигуры. Вопрос за-
ключается именно в конкретной иконографии, которая предполагает и определенный 
тип поклонения. 

В литературных источниках есть всего одно упоминание о «колоссе Августа» [5]. Это 
четверостишие Марциала (Mart. Spect. VIII, 44, 5–9, пер. Ф. А. Петровского), где гово-
рится:

1	 Он же приводит обзор ранней историографии вопроса. 
2	 Перевод С. А. Шадриной.
3	 Важно подчеркнуть, что речь идет именно о Genius Октавиана Августа, а не о Genius принцепса 
вообще, о чем еще будет сказано ниже. 



Искусство Древнего мира 97

«Вспотев, от поцелуев Рима весь мокрый, 
По форумам ты трем, у конных всех статуй, 
У Августа колосса, Марсова храма 
От трех и до пяти часов снуешь грязный».

Еще Э. Велин [22] предполагал, что поэт пишет здесь о колоссе Домициана, поскольку 
лишь его Марциал называет «Август» в своих сочинениях, но тогда кажется странной 
близость в тексте «Августа колосса» и «Марсова храма»4. Тем более, что строкой выше 
упоминаются «все конные статуи». Колосс Домициана, судя по описаниям и данным ну-
мизматики, был именно изображением всадника. Марциал же будто не включает «ко-
лосс Августа» в ряд конных монументов. 

Если Марциал упоминает колосс на форуме, его свидетельство подтверждает, что 
это было именно портретное изображение Августа. Последнее, как кажется, можно 
предполагать и без учета этого неоднозначного источника. На форуме Августа сложно 
допустить присутствие колоссальной статуи любого другого персонажа — как Цезаря, 
так и Александра, которые иногда предлагались в качестве альтернативы [23]. Сомни-
тельным также кажется присутствие колоссального изображения любого божества вне 
пространства храма в данном ансамбле. 

Некоторые исследователи, опираясь на источники, предполагают, что Август де-
корировал «Зал колосса» картинами Апеллеса, которые были переписаны во времена 
Клавдия, о чем упоминает Плиний Старший [15, p. 187]:

«Всех превзошел божественный Август. В самом людном месте своего Форума он вы-
ставил две картины, на одной из которых изображены Лик Войны и Триумф, на другой — 
Касторы и Побед» (Plin. Nat. Hist. 35. 10. 27, здесь и далее пер. Г. А. Тароняна)5. 

«Обе эти картины божественный Август в воздержной простоте посвятил в самых 
людных местах своего Форума, божественный Клавдий счел лучшим срезать с  обеих 
картин лицо Александра и вписать портреты божественного Августа». (Plin. Nat. Hist. 
34. 94). 

Как раз упоминание этих работ позволило говорить о связи данного пространства 
с  Александром. Однако кажется маловероятным, что такое небольшое помещение 
можно назвать «самым людным местом форума», как это делает Плиний. Кажется, что 
на подобный статус скорее больше могли бы претендовать две крупные экседры.

Для прояснений возможных иконографий колосса необходимо обратиться к понятию 
Genius и критике устоявшихся позиций, возникшей в научной литературе в последние 
годы. Изображения гениев хорошо известны по живописным ларариям из Помпей, где 
гений хозяина дома, места или даже организации показан в окружении ларов. Он пред-
ставляет собой молодого человека capite velato с рогом изобилия или аццерой в одной 
руке и  патерой в  другой. Гений может совершать возлияние, но  может изображаться 
и без алтаря. Сохранилось также несколько бронзовых статуэток из скульптурных лара-

4	 В оригинале: «aedemque Martis et colosson Augusti».
5	 Плиний Старший. Естественная история. Книга тридцать пятая. — URL: http://annales.info/ant_lit/
plinius/35.htm (дата обращения: 16.01.2025)

file:///C:/Current/%D0%90%D0%9F%D0%A2%D0%98%D0%98%202025/%20
file:///C:/Current/%D0%90%D0%9F%D0%A2%D0%98%D0%98%202025/%20


С. А. Шадрина 98

риев Помпей с изображением гениев хозяина дома (например, в собрании Художествен-
ного музея Уолтерса, инв. 54.2329).

Здесь важно отметить, что гении не изображались с портретными чертами [15, p. 14]. 
Лица могут быть разнообразны, но сама иконография не предполагает отражение черт 
хозяина дома, не говоря уже о Genius разных абстрактных понятий, мест или коллегий. 
Genius воплощает идею жизненной силы мужчины6 [15, p. 42] и, безусловно, он тес-
нейшим образом связан со своим «владельцем», что и привело к отождествлению лич-
ности и ее Genius (оно встречается уже в литературных, особенно поэтических, источ-
никах и порождает противоречия в научных исследованиях). 

Если Genius является воплощением «жизненной силы», то вместе с телом он умирает, 
о чем сообщает Гораций (Hor. Epist. 2. 2. 187f., пер. Н. С. Гинцбурга) [3]: 

«Землю, заросшую лесом, взрыхляет огнем и железом, — 
Знает то Гений, звезду направляющий нашу с рожденья: 
Бог он природы людской, умирающий одновременно 
С каждым из нас; он видом изменчив: то светлый, то мрачный».

Это важная концепция делает маловероятным отправление культа Genius уже умер-
шего принцепса. С другой стороны, образ Гения как раз легко вписывается в концепцию 
поклонения не самому человеку при жизни, но олицетворению его жизненной энергии. 
В этом смысле Гению хозяина дома действительно поклонялись его рабы и вольноотпу-
щенники [15, p. 132–144]. Однако, как верно замечается упомянутыми исследователями, 
поклонение Genius Augusti могло бы иметь для патрициев и прочих свободных людей 
оскорбительный характер, приравнивая их к вольноотпущенникам принцепса. Важно 
подчеркнуть, что вся историографическая дискуссия о существовании прижизненного 
культа Августа, о чем уже было сказано выше, все же подчеркивает полуофициальный 
характер этого поклонения, особенно когда речь идет о Urbis. Чаще всего инициатива 
исходила от магистратов, а не «спускалась» от самого принцепса. Поэтому кажется со-
мнительным, что Августу было необходимо подчеркнуть божественность своего Genius 
масштабом статуи и местом его расположения в самом сердце Рима, при условии, что 
поклонения его Гению мы не находим даже среди домашних локальных культов. 

В дальнейшем культ Genius правящего принцепса действительно вводится: это была 
разумная альтернатива прижизненному поклонению императору как богу, чей исклю-
чительный статус все же требовал некоторого объяснения. Однако однозначные сви-
детельства культа Genius принцепса как государственного культа касаются только вре-
мени либо Калигулы, либо Клавдия [20, p. 5–6].

Часто как аргумент в  пользу существования культа Genius Augusti приводится от-
рывок из Диона Кассия (Dio. Cass. LI. 19, пер. А. В. Махлаюка), где упоминаются возли-
яния в честь Октавиана [2]:

«И тот день, когда была захвачена Александрия, провозгласили счастливым и пове-
лели впредь считать этот день началом их летосчисления, а также постановили, чтобы 

6	 Женский эквивалент этого понятия — Iuno. 



Искусство Древнего мира 99

Цезарь [Октавиан] располагал властью народного трибуна пожизненно и мог защищать 
тех, кто прибегает к его помощи, не только внутри померия <… а во время пиршеств, 
как общественных, так и частных, все совершали бы возлияния в его честь».

В то же время известно, что подобные почести были дарованы и Гаю Марию. Об этом 
пишет Плутарх (Plut. Mar. 27.9, пер. С. А. Ошерова): 

«Больше того, простой люд называл его третьим основателем города, полагая, что 
он не уступает полководцу, отразившему нашествие галлов. Дома, за праздничной тра-
пезой с женой и детьми, каждый посвящал начатки яств и совершал возлияние Марию 
наравне с богами, все требовали, чтобы он один справил оба триумфа». 

Вероятно, речь идет все же не об установлении культа Genius Мария и Октавиана 
(слово «genius» у Диона Кассия даже не упоминается), а о перенесении определенных 
божественных почестей на «спасителя отечества», что было допустимо еще в республи-
канское время. В случае текста Плутарха инициатива шла из народа, но и во времена 
Августа Сенат мог обратиться к этому вполне уместному прецеденту. Более того, нет 
никаких упоминаний об этом ритуале после 27 г. до н. э. 

Светоний (Suet. Aug. 60. Пер. М. Л. Гаспарова) тоже всего один раз упоминает Genius 
Augusti, когда пишет о лояльности восточных царей:

«Цари, его друзья и союзники, основывали каждый в своем царстве города под назва-
нием Цезарея, а  все вместе, сложившись, намеревались достроить и  посвятить гению 
Августа храм Юпитера Олимпийского в Афинах, заложенный еще в древности». 

Здесь можно вспомнить широкую дискуссию в историографии, посвященную идее 
происхождения римского императорского культа на восточных, эллинистических, тер-
риториях, где концепция обожествления правителя казалась более привычной. Так 
или иначе, в дальнейшем нет упоминаний, что намерения царей по учреждению культа 
Гения Августа на восточных территориях были исполнены7. 

Наиболее красноречив, на наш взгляд, фрагмент из «Панегирика Траяну» Плиния 
Младшего (Plin. Pan. 52. 6. Пер. В. С. Соколова) [6]:

«Ты же, Цезарь [Траян], со свойственной тебе во всем скромностью разрешаешь нам 
воздавать благодарственные молитвы за твою благость не перед изображением твоего 
гения, но перед статуей великого и многомилостивого Юпитера».

Этот текст в целом строится на противопоставлении скромности Траяна злоупотре-
блениям его предшественников. В то же время в источниках, посвященных правлению 
Августа, также встречается упоминание скромности принцепса: в ношении одежд, в по-
ведении в семье, в отказе от божественных почестей (Suet. Aug. 70). Можно предполо-
жить, что, если бы для времени Плиния Младшего поклонение Genius принцепса, якобы 
введенное еще при Августе, считалось социальной нормой, было бы неуместно подчер-
кивать скромность Траяна через подобное противопоставление. 

7	 Были учреждены культы другого рода: Д. Бошунг [10, S. 174], П. Цанкер [24, p. 302–316].



С. А. Шадрина 100

Необходимо обратиться также к изображениям, которые обычно приводят для ил-
люстрации культа Genius Augusti и его иконографии. Существует группа алтарей Lares 
Augusti8, созданных после 7 г. до н. э. (дата реорганизации compita [17, p. 28]), их насчи-
тывается около восемнадцати [17, p. 30]9. 

Можно привести в пример алтарь Lares Augusti из «Зала Муз» Ватиканских музеев 
(инв. 311). На его передней стороне представлена сцена с  ларами, фланкирующими 
изображение лавра, и тогатус capite velato слева от них. Лица утеряны так же, как руки 
и атрибуты задрапированной фигуры. В верхней части алтаря помещается надпись, где 
читается «Laribus Augustis» и фрагмент буквы С или G. Только благодаря этому памятник 
был атрибутирован как алтарь Lares Augusti и Genius Augusti [14, p. 305]. Х. Флауэр отме-
чает, что этого недостаточно для утверждения существования культа, но что важнее для 
нас — этого недостаточно для интерпретации фигуры capitо velate как традиционного 
изображения Genius Augusti. Подобные алтари могли изображать жертвоприношения 
заказчика алтаря или даже самого принцепса, но  без указания на его Genius. Можно 
привести в пример изображение жертвоприношения статуэткам ларов на другом «Ал-
таре Ларов Августа» также из музеев Ватикана (инв. 1115). 

Любопытный пример представляет собой алтарь Vicus Sandaliarius из  галереи 
Уфицци (инв. 972). Алтарь посвящен Ларам Августа, чьи изображения представлены 
на торцовых сторонах. На передней стенке расположена композиция, смысл которой 
до конца не ясен: фигура capite velato с портретными чертами Августа, изображенного 
в иконографии Pontifex Maximus с литтусом и патерой, справа и слева от которой рас-
положены мужская фигура с покрытой головой и женская фигура с торком. Ни из ико-
нографии, ни из надписей не следует, что в данном случае представлено изображение 
именно Genius Augusti. 

Существует также полнофигурная статуя Genius из колонии Путеолы (Музеи Вати-
кана, инв. 259) с патерой и рогом изобилия, датируемая раннеимперским временем. Од-
нако большие сомнения вызывает причисление ее к портретам Августа, кажется, что 
черты лица непохожи на известные нам типы изображения принцепса. 

Изображение, которое можно было бы трактовать как Genius Augusti, появляется на 
асе времени Нерона (RIC I. № 217). На реверсе изображен полуобнаженный юноша, не-
сущий рог изобилия и совершающий возлияние на алтарь. Надпись гласит: Genio Au-
gusti, «Гению Августа». Такая же иконография появляется на ауреус Адриана (RIC II. 3. 
№  195), но  в  ней представлен Genius Populus Romanus, что также следует из  надписи. 
Можно предположить, что на асе Нерона изображена скорее персонификация Genius 
абстрактного понятия Augusti10, либо Genius самого Нерона, иконография которого 
в какой-то момент, по-видимому, смешивается с изображением Genius Populus Romanus. 

8	 Такие алтари создавались вольноотпущенниками — vicomagistri, что известно из эпиграфических 
данных. Так же, как и культ Lares Augusti отправлялся на официальном уровне только этой коллегией. 
См. [17]. 
9	 Некоторые реконструируются только по эпиграфическим источникам. 
10	 О трансформации когномена Augustus в  эпитет абстрактных понятий в  официальной религии 
Рима: см. [18]. 



Искусство Древнего мира 101

Так интерпретация колоссальной статуи на форуме Августа как изображения Genius 
Augusti с портретными чертами принцепса кажется весьма поспешной. Как мы видели, 
нет достоверных данных ни о существовании данного культа, ни о его статусе, ни о том, 
как могла бы выглядеть подобная иконография Genius Августа. 

В этой связи полезно рассмотреть другие возможности и контексты появления ко-
лоссальных статуй правителя, как в эпоху Августа, так и в более поздние периоды. 

На денарии Октавиана 36  г. до н. э. (RRC 540/2)  изображен храм Божественного 
Юлия и, по-видимому, крупная статуя Цезаря, представленного как Pontifex Maximus. 
Если это была статуя колоссального масштаба, сопоставимая с колоссом Августа, она 
должна была являть показательный прецедент, учитывая в целом популярность такого 
типа портрета при жизни Августа и после его смерти. 

Нельзя не упомянуть колоссальную портретную голову Августа, найденную на Авен-
тине (Ватиканские музеи, инв. 5137). Она претерпела сильную барочную реставрацию, 
в частности, была создана шапка волос и реконструирована верхняя часть лица. Пери-
одически в литературе появляются предположения [8], что она была частью колосса на 
форуме Августа и  попала в  другой археологический контекст в  более позднее время. 
В частности, отмечается, что голова с Авентина изначально была прислонена к стене 
и имела, вероятно, иконографию capite velato. 

О существовании другого колосса Августа у театра Марцелла можно предположить 
[15, p. 190], исходя из рассказа Тацита (Tac. Ann. 3. 64. 2, пер. А. С. Бобович) [4] о посвя-
щении статуи Божественного Августа Ливией в эпоху правления Тиберия:

«Незадолго до этого Августа [Ливия], освящая невдалеке от театра Марцелла 
статую божественного Августа, поместила в надписи имя Тиберия после своего, и счи-
тали, что, усмотрев в этом умаление своего величия и оскорбительный выпад, он глубоко 
затаил обиду». 

Возможно, именно она встречается на монетах Тиберия (RIC I, II, Tiberius 49). Изо-
бражение Divus Augustus представляет собой сидящую фигуру перед алтарем, увен-
чанную лучевой короной, с жезлом в руках. Однако, безусловно, ни текст, ни изобра-
жение не дают нам данных об истинном размере этой статуи. Выводы о колоссальном 
масштабе следуют исключительно из  предположений и  сравнения алтаря с  фигурой 
Августа на монете.

Тем не менее, это изображение дает представление об иконографии Divus Augustus. 
В данном случае, возможно, эта статуя действительно была сидящей. Однако камея с Ли-
вией, держащей бюст Божественного Августа в лучевой короне из Вены (Музей истории 
искусств, инв. №  IXa 95), позволяет предположить вариативность этой иконографии. 
Также в лучевой короне Божественный Август появляется в верхнем ярусе «Большой 
французской камеи» (Кабинет медалей, Париж. инв. 264). Здесь, как и на монете, Август 
держит жезл. 

Благодаря лучевой короне возникают определенные ассоциации с одним из самых 
известных колоссов Рима, а именно, с колоссом Нерона. Безусловно, его интерпретация 
также сложна. Не все исследователи согласны с тем, что изначально Нерон претендовал 
на портретное изображение в виде обнаженной колоссальной фигуры в лучевой короне, 



С. А. Шадрина 102

совмещающей в  себе атрибуты нескольких божеств11. Мы плохо представляем себе, 
как именно должен был выглядеть колосс изначально — какие иметь атрибуты и чей 
образ воплощать. Но в  то же время не следует, как кажется, игнорировать этот пре-
цедент. Размеры колосса Августа и Нерона разные, но все же это не исключает их воз-
можной иконографической связи, особенно если допустить, что изображение Августа 
было посмертным. Последнее вполне вероятно. Даже если архитектура помещений фо-
рума была создана единовременно, мы не можем быть уверены только в одной функции 
«Зала колосса» на протяжении всего его существования. Дошедшие до нас фрагменты 
могут относиться и к эпохе Клавдия, который, как известно из приведенной нами ци-
таты Плиния Старшего, вносил определенные изменения в оформление пространства 
форума (Plin. Nat. Hist. 34. 94). 

Можно вспомнить и другие посмертные изображения Августа. Например, портрет 
полуобнаженного принцепса из т. н. Августеума в Геркулануме (Археологический музей 
Неаполя, инв. 5595) или из Салоник (Археологический музей Салоник, инв. 8727866449). 
Они представляют собой еще один вариант иконографии: героический тип стоящей 
статуи с жезлом в правой руке (иконография, к которой склоняется Поллини [18, p. 24]. 
Округлый в сечении предмет, который держала статуя, вполне может оказаться копьем 
или жезлом у Divus Augusti. 

Интерес представляет алтарь из Абеллинума (Музей Ирпино, инв. 60) с неясной да-
тировкой — I веком до н. э. или уже эпохой Тиберия. На одной из сцен рельефа при-
сутствует тогатус capite velato в  момент принесения жертвы перед фигурой другого 
тогатуса, стоящей на пьедестале, что позволяет определить ее как статую. Справа от 
жреца через пространственную паузу представлена полуобнаженная фигура с копьем 
в левой руке — также на пьедестале. Сложная композиция алтаря до конца не изучена. 
Предполагают, в  зависимости от датировки, двойное изображение Августа в  разных 
портретных типах, изображение Друза и Германика [15, p. 94] или Августа и Тиберия. 
Для нас же представляется интересным изображение статуи тогатуса без определенных 
атрибутов, которой приносят жертву. 

Портретные колоссы в Риме — не самый распространенный тип изображения импе-
ратора. Можно вспомнить уже названные колосс Домициана, Нерона и два колосса Кон-
стантина. Вероятно существование и прочих масштабных статуй императоров в Риме, 
о которых, однако, у нас нет достаточно данных. 

Колосс с  форума Августа, так или иначе, был одним из  первых, если не самым 
первым, портретным изображением правителя такого масштаба в центре Рима. 

Все дальнейшие предположения относительно иконографии и  семантического со-
держания статуи должны, как кажется, отталкиваться от двух проблем и предпосылок, 
которые необходимо увязать друг с  другом  — это датировка статуи, которая пока до 
конца не прояснена, и  несомненно ее огромный размер. В  случае посмертного изо-
бражения радиус возможных иконографий расширяется. Однако тогда остается непо-
нятным, зачем помещать колоссальную статую в  такое небольшое помещение, изна-
чально созданное, вероятно, для других целей. 

11	 О колоссе Нерона см. [9].



Искусство Древнего мира 103

В римском мире колоссальные статуи практически всегда стремятся к  простран-
ственной экспансии. Будь то открытая площадь города, целла крупного храма, большая 
экседра базилики или атриум дворца. Кажется необычным решением поставить колос-
сальную статую Divus Augusti в небольшое, почти скрытое, хотя и роскошно убранное, 
помещение в дальней части масштабного ансамбля.

Данное противоречие не исчезает даже если предположить прижизненную дати-
ровку статуи. Существуют другие случаи подобного соотношения небольшого по пло-
щади помещения и  крупного размера статуи в  раннеимперский период. Можно при-
вести в качестве примера храм на форуме Геркулеса в Тиволи (его размеры — 4,5×3,7 м) 

12, где в апсиде была найдена статуя сидящего Августа «героического масштаба», чуть 
больше натуральной величины. Комплекс датируется периодом жизни Августа — 19 или 
13 гг. до н. э. [7, p. 122]. Возможно, подобный контраст размеров статуи и помещения су-
ществовал в пространствах, связанных с императорским культом, по крайней мере на 
ранних этапах его установления в Италии. 

В случае более ранней даты мы предполагаем, что не была использована иконо-
графия Genius Augusti, которой, возможно, даже не существовало на тот момент. Заман-
чивая гипотеза ла Рокка о символическом завершении портика «домашним ларарием» 
не кажется убедительной. Форум Августа представляет собой памятник официальной 
пропаганды. Через нее принцепс выстраивает определенные отношения с Сенатом и на-
родом: с одной стороны противопоставляя, с другой — сводя в одном месте историю 
Рима и историю своего рода. В декорации портиков прослеживается также идея господ-
ства Рима над провинциями, однако акцент на личности принцепса и его персональной 
роли в этих деяниях не делается. Только благодаря квадриге в центре площади все смыс-
ловые линии как бы стягивались к персоне Августа. В подобном официальном ансамбле 
едва ли был бы уместен «домашний» культ Genius (даже если ему не оказывалось не-
посредственного поклонения), которому традиционно возносят почести только члены 
familia. Некоторые исследователи замечают, что Август во 2  г. до н. э. получает титул 
pater petriae, однако он даровался еще во времена Республики. Кажется сомнительным, 
что обладатель титула мог, по крайней мере открыто, претендовать на подобные по-
чести от свободных граждан, будто они становились его вольноотпущенниками или 
рабами [14, p. 299]. 

Колоссальное изображение императора в роли героизированного полководца типа 
Prima Porta также вряд ли было бы уместно в этом отдельном, почти закрытом, поме-
щении. Зал колосса, видимо, близок к типологии небольшого сацеллума, который дей-
ствительно в  дальнейшем начнет появляться в  базиликах и  посвящаться император-
скому культу [16, p. 189]. 

Однако пока речь идет не о культе Genius Augusti и даже не о культе принцепса как 
такового, но, вероятно, об образе Pontifex Maximus. Если предположить, что это так, то 
зал приобретает сложное семантическое наполнение, где принцепс изображается в ко-
лоссальном масштабе, который до этого используется лишь для изображения богов, 

12	 Мы благодарим А. А. Трофимову за данную аналогию и другие ценные рекомендации. За все выво-
ды и положения, представленные в статье, несет ответственность исключительно ее автор. 



С. А. Шадрина 104

но в «земном» воплощении Pontifex Maximus — это единственный аспект официальной 
идеологии Августа, который не был до этого момента представлен на форуме. Тогда 
округлый в сечении предмет, который Поллини принимает за копье, может оказаться 
литуусом у понтифика, но не у Гения. 

Здесь важно упомянуть и  то, что колоссальная статуя Нерона, которая вызвала 
своими масштабами и иконографией много внимания и критики древних авторов, как 
раз изначально существовала в домашнем контексте: она, вероятно, находилась во вну-
треннем дворе-вестибюле Domus Aurea. Прижизненный колосс Домициана был раз-
рушен в  результате damnatio memoriae, но  представлял собой вполне традиционную 
конную статую императора на форуме. Только во времена Константина мы находим, ве-
роятно, прижизненное колоссальное изображение императора в тронной иконографии 
Юпитера, которое, однако, не служило культовым образом, помещаясь в экседре бази-
лики.

Кажется, нет оснований полагать, что колосс на форуме Августа был непосред-
ственно культовым изображением (сохраняя, как уже было упомянуты, определенные 
ассоциации с божественным статусом), тем более прижизненным изображением Genius 
Augusti. Более вероятным кажется интерпретация колосса как изображения Pontifex 
Maximus, хотя его огромный масштаб и одновременная «закрытость» в отдельном по-
мещении оставляют определенные вопросы для дальнейших исследований и интерпре-
таций. 

Литература

1.	 Гай Светоний Транквилл. Жизнь двенадцати цезарей / Пер. М. Л. Гаспарова. — М.: Наука, 1993. — 
368 с. 

2.	 Кассий Дион Коккейан. Римская история. Книги LI–LXIII / Пер. А. В. Махлаюк. — СПб.: Нестор-И-
стория, 2014. — 680 с.

3.	 Квинт Гораций Флакк. Полное собрание сочинений / Пер. Н. С. Гинцбурга. — СПб.: Биографический 
институт, Студия биографика. 1993. — 448 с.

4.	 Корнелий Тацит. Сочинения в двух томах. Т. 1. Анналы. Малые произведения / Пер. А. С. Бобович. — 
М.: Ладомир, 1993. — 444 с.

5.	 Марк Валерий Марциал. Эпиграммы. / Пер. Ф. А. Петровского. — СПб.: Комплект, 1994. — 448 с.
6.	 Письма Плиния Младшего. / Пер. В. С. Соколова. — М.: Наука, 1984. — 407 с.
7.	 Трофимова А. А. Статуя Августа в облике Юпитера из собрания Государственного Эрмитажа. Стиль, 

образ, миф. // Искусствознание. — Вып. 3. — 2024. — C. 106–137.
8.	 Abbondanza L. Il ritratto di Augusto del Cortile della Pigna. Un’ipotesi di lavoro // Apoteosi, da uomini a dèi 

/ a cura di L. Abbondanza, F. Coarelli, E. Lo Sardo. — Roma: Palombi Editori, 2014. — P. 125–137.
9.	 Albertson F. C. Zenodorus’s “Colossus of Nero” // Memoirs of the American Academy in Rome. — 2001. — 

Vol. 46. — P. 95–118.
10.	 Boschung D. Divus Augustus. Das Charisma des Herrschers und seine postume Beglaubigung // Das Cha-

risma des Herrschers / Hrsg. D. Boschung, J. Hammerstaedt. — Paderborn: Wilhelm ink, 2015. — P. 173–188.
11.	 Carnabuci E., Braccalenti L. Nuove ipotesi per una rilettura del settore meridionale del Foro di Augusto 

// Bullettino della Commissione Archeologica Comunale di Roma. — 2011. — Vol. 112. — P. 35–66.
12.	 Dal Monte L. Il Foro di Augusto. Architettura e decorazione architettonica dei portici e delle esedre. — Mi-

lano: Università degli Studi di Milano, 2021. — 462 p. 
13.	 Fishwick D. The Imperial Cult in the Latin West: Studies in the Ruler Cult of the Western Provinces of the 

Roman Empire. — Leiden; Boston; Köln: Brill, 2003. — Vol. 3.3. — 426 p.



Искусство Древнего мира 105

14. Flower H. I. The Dancing Lares and the Serpent in the Garden: Religion at the Roman Street Corner. —
Princeton: Princeton University Press, 2017. — 416 p.

15. Gradel I. Emperor Worship and Roman Religion. — Oxford: Clarendon Press, 2002. — 398 p.
16. La Rocca E. Dal culto di Ottaviano all’apoteosi di Augusto // Dicere laudes. Elogio, comunicazione, cre-

azione del consenso. Atti del convegno internazionale Cividale del Friuli, 23–25 settembre 2010. — Pisa:
Edizioni ETS, 2011. — P. 179–204.

17. Lott J. B. The Earliest Augustan Gods Outside of Rome // The Classical Journal. — 2014–2015. — Vol. 110. —
No. 2. — P. 129–158.

18. Pollini J. From Republic to Empire: Rhetoric, Religion, and Power in the Visual Culture of Ancient Rome. —
Norman: University of Oklahoma Press, 2012. — 550 p.

19. Russell A. The Altars of the Lares Augusti. A View from the Streets of Augustan Iconography // The Social
Dynamics of Roman Imperial Imagery. — Cambridge: Cambridge University Press, 2020. — P. 25–51.

20. Suess J. The Congregation of the Genius Augusti. Diss. — Oxford: University of Oxford, 2007. — 96 p.
21. Ungaro L. The Forum of Augustus //  The Museum of the Imperial Forums in Trajan’s Market /  ed.

L. Ungaro. — Roma: Electa, 2013. — P. 118–130.
22. Welin E. Studien zur Topographie des Forum Romanum. — Lund: C. W. K. Gleerup, 1953. — 232 S.
23. Zanker P. Forum Augustum. Das Bildprogramm. — Tübingen: Ernst Wasmuth, 1968. — 36 S.
24. Zanker P. The Power of Images in the Age of Augustus / Trans. by A. Shapiro. — Ann Arbour: The University

of Michigan Press, 1988. — 385 p.

Название статьи. Колоссальная статуя на форуме Августа: иконография и семантика
Сведения об авторе. Шадрина, Софья Александровна  — аспирант. Московский 

государственный университет имени М. В. Ломоносова, ул. Ленинские Горы, 1, Москва, Российская 
Федерация, 119991; sonya434@mail.ru; SPIN-код: 8600-7600; ORCID: 0009-0008-5772-4815

Аннотация. В 1920-е гг. на форуме Августа в Риме были найдены четыре фрагмента колоссальной
статуи (11–14 м. в высоту), выполненной в технике акролита. Считается, что колосс находился в не-
большом прямоугольном зале, замыкавшем северный портик форума. К  настоящему моменту этот
памятник считается портретным изображением Августа в  роли Genius Augustus и  реконструируется
в соответствующей иконографии. Однако ни единственный дошедший литературный источник (эпи-
грамма Марциала), в котором упоминается «колосс Августа», ни сохранившиеся фрагменты не позво-
ляют с полной уверенностью реконструировать статуарный тип. Только фрагмент согнутого указатель-
ного пальца правой руки и  небольшой постамент для стоящего изображения помогают сузить круг
возможных иконографических типов. В данной статье предпринимается попытка оспорить принятую
атрибуцию колоссальной статуи с форума Августа как изображения Genius Augusti. Данный памятник
рассматривается не только в ряду изображений принцепса, но и в контексте феномена колоссальных
портретов римских императоров. Это позволяет точнее определить место памятника в истории рим-
ского искусства и очертить возможный круг его значений.

Ключевые слова: император Август, искусство Древнего Рима, римская изобразительная тради-
ция, Гений Августа, императорский культ, форум Августа, история искусства, античный портрет, ко-
лоссальная статуя, иконография правителя

Title. The Colossal Statue at the Forum of Augustus: Iconography and Semantics
Author. Shadrina, Sofia A.  — Ph. D. student. Lomonosov Moscow State University, Leninskie Gory, 1,

Moscow, Russian Federation. 119991; sonya434@mail.ru; SPIN-code: 8600-7600; ORCID: 0009-0008-5772-
4815

Abstract. In the 1920s, four fragments of a colossal statue (11–14 m in height), made using the acrolith
technique, were found in the Forum of Augustus in Rome. It is believed that the colossus was housed in a small
rectangular hall that closed the northern portico of the Forum. To date, this monument is a portrait image of
Augustus in the role of Genius Augusti and has been reconstructed in accordance with the relevant iconography.
However, neither the only surviving literary source (the epigram of Martial), which mentions the “colossus of
Augustus”, nor the surviving fragments allow us to reconstruct the statue type with complete confidence. Only
a fragment of a bent index finger of the right hand and a small pedestal for a standing image help narrow down
the possible iconographic types. This article attempts to challenge the accepted attribution of the colossal statue
from the Forum of Augustus as an image of Genius Augusti. The monument is considered not only within
the series of images of the princeps but also in the context of the phenomenon of colossal portraits of Roman

file:///C:/Current/%D0%90%D0%9F%D0%A2%D0%98%D0%98%202025/%20
mailto:sonya434@mail.ru


С. А. Шадрина 106

emperors. This approach allows us to determine more accurately the place of the monument in the history of 
Roman art and to outline its possible meanings more precisely.

Keywords: emperor Augustus, art of Ancient Rome, Roman visual tradition, Genius of Augustus, Imperial 
cult, Forum of Augustus, history of art, ancient portrait, colossal statues, sculptural portrait

References 

Abbondanza L. Il ritratto di Augusto del Cortile della Pigna. Abbondanza L.; Coarelli F.; Lo Sardo E. (eds). 
Apoteosi, da uomini a dèi. Roma, Palombi Editori Publ., 2014, pp. 125–137 (in Italian).

Albertson F. C. Zenodorus’s “Colossus of Nero.” Memoirs of the American Academy in Rome, 2001, vol. 46, 
pp. 95–118 (in Italian).

Boschung D. Divus Augustus. Das Charisma des Herrschers und seine postume Beglaubigung. Boschung D.; 
Hammerstaedt J. (eds). Das Charisma des Herrschers. Paderborn, Wilhelm ink Publ., 2015., pp. 173–188 (in Ger-
man).

Carnabuci E.; Braccalenti L. Nuove ipotesi per una rilettura del settore meridionale del Foro di Augusto. 
Bullettino della Commissione Archeologica Comunale di Roma, 2011, vol. 112, pp. 35–66 (in Italian). 

Dal Monte L. Il Foro di Augusto. Milano, Università degli Studi di Milano Publ., 2021. 462 p. (in Italian). 
Flower H. I. The Dancing Lares and the Serpent in the Garden: Religion at the Roman Street Corner. Princeton, 

Princeton University Press Publ., 2017. 416 p. 
Fishwick D. The Imperial Cult in the Latin West: Studies in the Ruler Cult of the Western Provinces of the 

Roman Empire, vol. 3.3. Leiden; Boston; Köln, Brill Publ., 2003. 426 p.
Gradel I. Emperor Worship and Roman Religion. Oxford, Clarendon Press Publ., 2002. 398 p.
La Rocca E. Dal culto di Ottaviano all’apoteosi di Augusto. Dicere laudes. Elogio, comunicazione, creazione 

del consenso. Atti del convegno internazionale Cividale del Friuli, 23–25 settembre 2010. Pisa, ETS Publ., 2011, 
pp. 179–204 (in Italian).

Lott J. B. The Earliest Augustan Gods Outside of Rome. The Classical Journal, 2014–2015, vol. 110, no. 2, 
pp. 129–158.

Pollini J. From Republic to Empire: Rhetoric, Religion, and Power in the Visual Culture of Ancient Rome. 
Norman, University of Oklahoma Press Publ., 2012. 550 p.

Russell A. The Altars of the Lares Augusti. A View from the Streets of Augustan Iconography. The Social 
Dynamics of Roman Imperial Imagery. Cambridge, Cambridge University Press Publ., 2020, pp. 25–51.

Suess J. The Congregation of the Genius Augusti. Oxford, University of Oxford Publ., 2007. 96 p.
Tacitus Cornelius. Works in Two Volumes. Vol. 1. Annals. Minor Works. Bobovich A. S. (trans.). Moscow, 

Ladomir Publ., 1993. 444 p. (in Russian).
Trofimova A. A. The Statue of Augustus as Jupiter from the Collection of the State Hermitage Museum. 

Style, Image, Myth. Iskusstvosoznanie (Art Studies Magazine), no. 3, 2024, pp. 106–137 (in Russian).
Ungaro L. The Forum of Augustus. Ungaro L. (ed.). The Museum of the Imperial Forums in Trajan’s Market. 

Roma, Electa Publ., 2013, pp. 118–130.
Welin E. Studien zur Topographie des Forum Romanum. Lund, C. W. K. Gleerup Publ., 1953. 232 p. (in Ger-

man). 
Zanker P. Forum Augustum. Das Bildprogramm. Tübingen, Ernst Wasmuth Publ., 1968. 36 p. (in German). 
Zanker P. The Power of Images in the Age of Augustus. Shapiro A. (trans.). Ann Arbour, The University of 

Michigan Press Publ., 1988. 385 p. 


	_81w9779509g8
	_hheu8er1ff12
	_7jko2qgboca
	_jd9p1fcgaq0z
	_vxyb2w37jgod
	_cexzzrytgfgw
	_9agj7iutqz8t
	_Hlk59714133
	_83p0uoal835y
	_Hlk59710963
	_Hlk59711170
	_Hlk91624424
	_Hlk62945138
	_Hlk63000873
	_Hlk89009356
	_Hlk63005857
	_Hlk91421953
	_Hlk62991694
	_Hlk62991860
	_Hlk89092788
	_Hlk91624675
	_Hlk103113678
	_Hlk62945208
	_Hlk63011686
	_Hlk89100676
	_Hlk89100982
	_Hlk103099237
	_Hlk103101300
	_Hlk88052922
	_Hlk103099614
	_Hlk103099159
	_Hlk91758965
	_Hlk103099184
	_Hlk103113627
	Bookmark
	_Hlk103091658
	_Hlk92036446
	_Hlk90844601
	_Hlk94969502
	_Hlk93487436
	_Hlk95245232
	_Hlk95249394
	_Hlk95245929
	_Hlk94978350
	_Hlk70177517
	_Hlk61965859
	_Hlk62067520
	_Hlk103463105
	_Hlk103562907
	_Hlk62412780
	_Hlk103630759
	_Hlk62587564
	_Hlk62537847
	_Hlk62537870
	_Hlk62538068
	_Hlk62543242
	_Hlk62538240
	_Hlk62423775
	_Hlk62569388
	_Hlk103560589
	_Hlk103560657
	_Hlk62540114
	_Hlk62540093
	_Hlk62586257
	_Hlk62541446
	_Hlk62587064
	_Hlk62572188
	_Hlk62586746
	_Hlk62578327
	_Hlk62586792
	_Hlk62578273
	_Hlk62543050
	_Hlk62577850
	_Hlk62543269
	_Hlk62423825
	_Hlk62423613
	_Hlk62424116
	_Hlk103630350
	_Hlk62424303
	_Hlk62568634
	_Hlk62569358
	_Hlk103562947
	_Hlk103630687
	_Hlk103563703
	_Hlk62579163
	_Hlk103563307
	_Hlk62535904
	_Hlk62535920
	_Hlk103559773
	_Hlk62586911
	_Hlk62539380
	_Hlk62586973
	_Hlk62542614
	_Ref62953829
	_Ref62954405
	_Ref63002390
	_Hlk63048987
	_Hlk62942464
	_Hlk62942543
	_Hlk62942631
	_Hlk62942644
	_Hlk62942665
	_Hlk62942719
	_Hlk62131810
	_Hlk62118589
	_Hlk61922106
	_Hlk62114560
	_Hlk62213087
	_Hlk62106020
	_Hlk62245827
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk56678314
	_Hlk49334326
	_Hlk49335778
	_Hlk49336266
	_Hlk56702799
	_Hlk79762165
	_Hlk79799412
	_Hlk63076409
	_Hlk79797853
	_Hlk62823388
	_Hlk62848874
	_Hlk62117094
	_Hlk62118822
	_Hlk62119122
	_Hlk62121189
	_Hlk62126141
	_Hlk62130431
	bookmark=id.gjdgxs
	_Hlk96912382
	_Hlk62375345
	_Hlk54005913
	_Hlk63011495
	_Hlk96913692
	_Hlk63010944
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	bookmark=id.1fob9te
	_Hlk105890912
	_Hlk105522057
	_GoBack
	_Hlk62745598
	_Hlk62903449
	_Hlk188955611
	_Hlk10620210711111111123
	_Hlk10620210711111111122
	_Hlk205552168
	_Hlk205188274
	_Hlk205223383
	_Hlk187398919
	_Hlk187313605
	_Hlk105408230
	_Hlk187313929
	_Hlk199150479
	_Hlk196985086
	_Hlk197066993
	_Hlk196487247
	_Hlk196720331
	1-4
	1-5
	_Hlk196488159
	_Hlk196488223
	_Hlk196488321
	_Hlk196488403
	_Hlk198912639
	_Hlk196986183
	_Hlk198898040
	_Hlk198898632
	_Hlk198898999
	_Hlk198898722
	_Hlk198898787
	_Hlk198898825
	_Hlk198896896

