
А. А. Трофимова 78

УДК 7.032 
ББК 63.3(0)32; 85.103 
DOI 10.18688/aa2515-1-7

А. А. Трофимова 

Страсть и пафос. Что означали сильные эмоции 
в древнегреческом искусстве?

Пафос — древнее слово, которое означает особое состояние человека: страсть, стра-
дание, преодоление, воодушевление [5, с. 1216–1217]. Это понятие возникло в глубинах 
греческой религии; этимологию слова относят к  до-греческой эпохе [17, с. 1142, 1156, 
19]1. С эпохи Гомера пафос был ключевым элементом эпической поэзии, затем — исто-
рической прозы. Платон полагал, что пафос — экстатическое состояние, необходимое 
для общения человека с божеством и для поэтического вдохновения. Категория пате-
тического в трагедии и риторике заняла центральное место в эстетике Аристотеля, ее 
разработка продолжалась в учениях стоиков [4]. В народном собрании или на суде пате-
тические приемы использовались ораторами и политиками для убеждения слушателей 
и управления их эмоциями. Сферой чистого пафоса был древнегреческий театр, приме-
нявший все возможные формы патетики — построение сюжета, сильное впечатление от 
визуального ряда, трагические позы и маски, пение хора. 

О важности пафоса в  древнегреческой культуре свидетельствуют многие источ-
ники [32, р. 599]. В отличие от поэзии и театра, изобразительное искусство как сфера 
пафоса в  античности осмыслялось значительно меньше. Эта ситуация сохраняется и 
в  современных исследованиях. Различие в  способах выражения эмоций в  словесных 
и  пространственных искусствах стало темой трактата немецкого поэта и  драматурга 
XVIII века Г.-Э. Лессинга «Лаокоон или о  Границах живописи и  поэзии» [7]. В  этом 
программном сочинении, посвященном сопоставлению античной драмы, живописи 
и скульптуры древних греков, пафос фигурировал в качестве ключевого критерия худо-
жественного творчества.

В современной историографии по античному изобразительному искусству пафос не 
рассматривался в  качестве отдельной проблемы исследования. Проявления патетики 
обсуждались в рамках анализа художественной эволюции, в частности, в описании экс-
прессивных возможностей в  искусстве архаической и  классической эпох2. Проблема-

1	 Этимологию слова πάθος, имеющего индоевропейское до-греческое происхождение, связывают 
с πάσχω (преодолевать, страдать) и pɛnθəs (скорбь, печаль). Эти слова также применяются в античных 
текстах при описании религиозных обрядов почитания Диониса, мифах о гибели Пенфея, Загрея, Лина 
и других страстотерпцев. Следы этих представлений сохранились в хоровой лирике, фрагментах Геси-
ода и других источниках см.: [6, c. 63]. 
2	 Дж. Политт прослеживает влияние аттической драмы на эгинские скульптуры и фронтон храма 
Зевса в Олимпии [35, р. 27–34, 41–43], Э. Стюарт описывает приемы, вызывающие сильную реакцию 
у  зрителя, анализируя стиль батальных сцен храма Аполлона в  Бассах [40, p. 169–170], П. Болл [41, 
р. 272] изображения битв.



Искусство Древнего мира 79

тика сильных эмоций затрагивалась также в ряде работ, посвященных влиянию театра 
на монументальную живопись и скульптуру3. В наибольшей степени тема пафоса разра-
батывалась в связи с изучением творчества Скопаса и стилей высокого эллинизма [см. 
26, р. 77–80; 36; 39; 40 с библ.; 41]. И все же, пафос, как феномен, определяющий форму, 
идею и  содержание искусства древних греков, никогда не подвергался специальному 
анализу.

В последние десятилетия патетическое затрагивается в  работах, посвященных 
истории эмоций. Это новое направление исследований включает в себя труды по ан-
тичной философии, литературе, историографии и материальной культуре [20; 21; 22; 27; 
28; 30; 31]. 

Следует признать, что понимание патетики в античной скульптуре и живописи у со-
временных историков искусства вызывает ряд вопросов. Хотя визуализация эмоций 
участников битв или экстатических шествий, казалось бы, открывает самый краткий 
путь к передаче человеческих чувств, по-прежнему сложно объяснить, почему до эпохи 
эллинизма в сценах жестокой смерти героя, в изображении кровавых поединков лица 
персонажей остаются бесстрастными. В  искусстве архаики и  классики гримасы боли 
и страха, как постоянная характеристика, присущи только низменным созданиям — са-
тирам, кентаврам или варварам. Подобные проявления свойственны необузданным на-
турам: выражение пафоса на лице означает дикость, жестокость, кровожадность, склон-
ность к насилию, безумие.

Встречаются отдельные примеры физиогномические обозначения боли у «положи-
тельных» героев. В росписи килика Мастера Сосия изображается, как Ахилл перевязы-
вает рану Патрокла.4 Патрокл приоткрывает рот, отчетливо виднеется ряд белых зубов. 
В данном случае мимика обозначает физическую боль — реакцию персонажа на дей-
ствия других участников сцены. 

Патетическое выражение становится мощной доминирующей эмоцией в произведе-
ниях Скопаса и мастеров его круга; это настроение достигает вершины в период высо-
кого эллинизма. Однако и эту форму пафоса нелегко понять. Что означают эти чувства? 
Почему страдальческое выражение появляется на лицах всех мифологических персо-
нажей — как победителей, так и побежденных: богов, героев, воинов, кентавров, персов, 
амазонок, гигантов. 

Большинство современных исследований, затрагивающих тему сильных эмоций 
в изобразительном искусстве, сфокусировано на «формулах пафоса» — понятии, вве-
денным выдающимся немецким искусствоведом Аби Варбургом [3]. Этот термин имел 
революционное значение для осмысления античной традиции в искусстве Возрождения 
и Нового времени. Однако воплощение пафоса в древнегреческой скульптуре или жи-

3	 В частности, сопоставлению мифологических сюжетов произведений греческих драматургов 
и  их воплощению в  монументальном искусстве в  отечественной историографии посвящена статьи 
Н. А. Налимовой [8], Н. М. Никулиной [9].
4	 Ахилл перевязывает руку Патрокла. Краснофигурный килик. Аттика. Мастер Сосия / Мастер Бер-
лина. Глина. Ок. 500 г. до н. э. Берлин, Государственные музеи, Старый музей. Инв. № F 22. Есть и другие 
примеры: лапиф на фронтоне храма Зевса в  Олимпии морщится от боли; в  амазономахии на щите 
Афины Парфенос закусывает губу один из греков, пораженный стрелой.



А. А. Трофимова 80

вописи невозможно ограничить этими шаблонами. Жесты и позы героев показывают 
не столько их внутреннее состояние, сколько взаимоотношения друг с другом, реакцию 
на действия других персонажей. Одни и те же жесты фигурируют в разных сюжетах: 
смысл формулы полностью зависит от ее контекста. Протянутые руки героя могут озна-
чать мольбу о пощаде5, преследование6, воздетые руки — скорбь и погребальный плач7, 
но также и молитву.8 В некоторых сценах поднятые руки выражают ужас, как, например, 
у Еврисфея, спрятавшегося в пифосе при виде Геракла на росписи чернофигурного кра-
тера из собрания Эрмитажа.9 Разнонаправленные движения рук Елены, увидевшей Ме-
нелая, трактуют как противоречивые эмоции: стыд, смущение и страх.10

В античном искусстве известно немало примеров, когда героические или трагиче-
ские позы использовались в  комических ситуациях. На скифосе из  собрания Эрми-
тажа изображается драка пьяных силенов (Илл.  11). Два растрепанных курносых си-
лена, обладающих мускулистыми стройными телами и длинными конскими хвостами, 
представлены в резком героическом выпаде навстречу друг другу. Композиция сцены 
«перефразирует» известную скульптурную группу тираноубийц Гармодия и Аристоги-
тона, воздвигнутую на Афинском Акрополе. Есть и другие случаи, когда одна и та же 
поза в различных сюжетах приобретает противоположный смысл. Запрокинув голову 
назад, менады и сатиры в вакхическом экстазе танцуют на празднике Диониса (Илл. 12). 
Близкое положение тела мы видим в изображении гибнущих Ниобид, пронзенных не-
видимой стрелой Аполлона (Илл. 16).

Как показывают рассмотренные выше произведения, сама по себе эмоция — и пафос 
как ее крайнее проявление  — греческого художника не интересует. Гораздо важнее 
представление действия, о нем рассказывают все элементы изображения: одежда, атри-
буты, движения и позы героев, а также их эмоции. Действие, в свою очередь, вызывает 
страх и сострадание зрителя, приводит к осознанию причин происходящего и его неиз-
бежных последствий. На чернофигурном кратере изображается, как Ахилл привязывает 
бездыханное тело Гектора к колеснице для совершения возмездия — надругательства 
над мертвым врагом (Илл. 13). Лица и фигуры не выражают никаких эмоций, но зри-
телю, знакомому с «Илиадой», известно, что происходящее — кульминация трагической 
фабулы поэмы. О таком подходе в трагедии пишет Аристотель: «Трагедия есть воспро-
изведение действия, совершающее очищение посредством сострадания и страха» (Arist. 
Poet.VI.145, 452a; пер. В. Аппельрота, Н. Платоновой).

5	 Приам умоляет Ахилла отдать тело Гектора. 510 г. до н. э. Ольтос. Краснофигурная чаша. Государ-
ственные античные собрания, Мюнхен. Приам умоляет Ахилла отдать тело Гектора. Сер. VI в. до н. э. 
Чернофигурная амфора. Государственный Эрмитаж, инв. ГР 4395а.
6	 Юноша преследует женщину. Краснофигурная пелика. 450 г. до н. э. Государственный Эрмитаж, 
инв. ГР 4589.
7	 Жертвоприношение Поликсены на могиле Ахилла. Стенка саркофага. 620–600 г. до н. э. Мрамор. 
Археологический музей Чанаккале.
8	 Статуя молящегося мальчика. Бронза. 300 г. до н. э. Старый музей, Берлин, инв. SK 2.
9	 Геракл несет Эриманфского вепря Еврисфею. Чернофигурный кратер. VI в. до н. э. Государствен-
ный Эрмитаж, инв. ГР 4449.
10	 Менелай и Елена. Краснофигурный кратер Ок. 450 г. до н. э. Лувр. Менелай и Елена. Краснофигур-
ный лекиф. Ок. сер. V до н. э. Государственный Эрмитаж, инв. ГР 10489.



Искусство Древнего мира 81

Мы не можем прямо проецировать современное понимание мимики, жестов и поз 
на античную вазопись или скульптуру. Жесты и  позы отображают реакции героев 
и действия в определенных ситуациях, понятных в античности, но далеко не всегда оче-
видных для нас. Поэтому зачастую мотивы имеют другие значения, чем те, которое мы 
им приписываем. Однако, сопоставляя изображение и античный текст, мы можем вос-
создать античное видение чувств и страстей, понять, о чем рассказывает зрителю грече-
ский художник, а также проанализировать, за счет каких эффектов и приемов форми-
руется внутренняя эмоция образа.

Античная концепция пафоса была сформулирована Аристотелем в трех трактатах: 
«Риторика», «Поэтика» и «О душе» (Arist. Reth. II, 1-11; Arist. Poet. 144 a, 145a-b; Arist. 
De anima. 403a25–b2). Впервые в  истории европейской мысли был составлен список 
основных эмоций, которые философ именует «πάθει». Согласно Аристотелю, многие 
эмоции человека сопровождает «πάθος» (боль, страсть, страдание) (Arist. Reth. II, 1-11). 

Первая и главная эмоция в списке Аристотеля — это гнев: желание мести, сопрово-
ждающееся болью. Античный гнев отличается от современного понимания слова, так 
как гнев возникает исключительно в ситуациях нарушения статуса (Arist. Reth. II, 2). 
Гнев, пишет философ — реакция на наглое пренебрежение или высокомерное оскор-
бление, и он всегда требует возмездия для восстановления баланса. Это состояние от-
личается от ненависти: гнев лечит время, ненависть не излечима. В качестве примера 
Аристотель приводит состояние Ахилла: «Прах бесчувственный в злобе своей Ахиллес 
оскверняет». 

Следующая эмоция — страх, боязнь того, что принесет человеку гибель и боль (Arist. 
Reth. II, 5). Страх, как и гнев, вызван взаимоотношениями с другими людьми. Третье 
по значимости чувство человека — это стыд (Arist. Reth. II, 6). Особенность античного 
стыда заключается в том, что он существует в разных временных измерениях. Человек 
может испытывать стыд за события прошлого, настоящего и  будущего. Стыд близок 
к вине, при этом вину можно чувствовать и за то, что находится вне возможности кон-
троля, например, за святотатства предков.

Есть и другие эмоции в списке Аристотеля — жалость, зависть, благодарность, но, по 
его мнению, в жизни человека они менее значимы. Корневые состояния — гнев, страх 
и стыд, и их оппозиции — любовь, милость, уверенность, сострадание. Ключевая идея 
Аристотеля заключается в  том, что эмоции, среди которых пафос занимает главное 
место — это реакции на поведение или намерения других людей. Иными словами, со-
гласно воззрениям философа, чувства не даны человеку от природы, это реакции, обу-
словленные ситуацией: религией и общественной моралью [27, p. 238]. 

Теории эмоций Аристотель посвящает вторую главу трактата «О риторике». Это зна-
менитое сочинение учит искусству произнесения речей — в частности, тому, как можно 
вызвать сильные эмоции образами и речами, как оратор или драматург может добиться 
сопереживания. Если первая часть античной теории пафоса касается определения места 
этой категории в системе эмоций, в жизни человека, то вторая посвящена тому, как вы-
зывать это состояние у слушателя или зрителя. Рассуждая о пафосе, Аристотель изобра-
зительное искусство не упоминает. Возможно, это объясняется тем, что трактат имел 
практическое назначение — это был учебник по ораторскому мастерству. Но, вероятнее 



А. А. Трофимова 82

всего, причина коренится в более низком статусе изобразительных искусств по срав-
нению со словесными. Так или иначе, философ приводит примеры из античной литера-
туры, а также из театрального искусства.

Вполне очевидно, тем не менее, что скульптура и живопись не могли быть исключены 
из сферы патетического. Страдания героев мифов были включены в изобразительный 
рассказ точно так же, как в рассказ поэта или драматурга. О том, что художник умел 
изобразить состояние скорби или боли, которое передавалось зрителю, упоминают ан-
тичные авторы, в частности, об этом пишет Плиний Старший: «А что касается Тиманта, 
то у него было очень много изобретательности. Это ведь ему принадлежит Ифигения, 
прославленная восхвалениями ораторов, — он написал ее стоящей у алтаря в ожидании 
смерти, а всех написав скорбными. В особенности дядю, и исчерпал все возможности 
выражения горести, лицо самого отца скрыл под покрывалом, потому что не мог пока-
зать его соответственно» (Plin. NH, 35, 78; пер. Г. А. Тарoняна).

Ксенофонт передает воображаемый диалог Сократа и  художника Паррасия, в  ко-
тором философ говорит о возможности изображения не только внешности, но и души 
героя, т. е. его характера и эмоций (Xen. Mem. III. X. 1–5). Тему передачи ἦθος (характерa) 
и πάθει (эмоций) развивает Плиний Старший, характеризуя творчество Аристида Фи-
ванского (Plin. NH, XXXV, 98) [35, р. 41–43] 11. 

Есть множество свидетельств тому, что произведения искусства являлись источ-
ником сильных эмоций, в  неменьшей степени, чем речи в  суде или драматические 
представления. О чувствах, возникающих при созерцании произведений, в античности 
рассказывали многие историки, поэты и риторы [34, р. 118–120, 143, 165, 172, 173]. Опи-
сание статуй и картин, реальных и воображаемых, и, в особенности, их воздействия на 
зрителя, в эпоху эллинизма оформилось в отдельный литературный жанр — экфрасис 
[24]. 

Смысл и формы патетического в греческом искусстве изменялись на разных исто-
рических этапах. Пафос — человеческое измерение, поэтому оно отсутствует в искус-
стве геометрики. Патетическое возникает в период архаики, когда художник начинает 
изображать человека, а в произведении появляется рассказ. Пафос заключается в на-
глядном представлении кульминации мифа: Беллерофонт атакует Химеру12, Персей 
убивает Горгону Медузу,,13 Ахилл вонзает меч в  грудь Пентесилеи14. На лицах персо-
нажей нет эмоций, в движениях — напряжения. Сюжетная линия мифа представлена 
одномоментно: художник выбирает один, но наиболее значимый эпизод, из которого 
становятся понятными предыдущие и  последующие эпизоды. Зритель заранее знает 
причины и последствия действия, поэтому испытывает сострадание. В трагедии, пишет 
Аристотель, надо выражать экстремальные эмоции, жестами, движениями, речами 

11	 Дж. Политт сопоставляет понятия еthos и  pathos с  их визуальными эквивалентами, которые он 
выявляет в особенностях стиля искусства ранне-классической эпохи [35, р. 41–45].
12	 Беллерофонт, Пегас и Химера. Чернофигурная чаша. Ок. 570–565 г. до н. э. Музей Дж. Поля Гетти, 
инв. № 85.AE.121.
13	 Персей и Медуза Горгона. Метопа храма С в Селинунте. 540–510 г. до н. э. Палермо, Региональный 
археологический музей.
14	 Ахилл и  Пентесилея. Краснофигурная чаша мастера Пентесилеи. Ок. 460  г. до н. э. Глиптотека, 
Мюнхен. Инв.№ 2688 / J 370.



Искусство Древнего мира 83

(Arist. Poetica, XIII, 1453a, XIV, 1454a). В росписи мюнхенского килика «Ахилл и Пен-
тесилея» определяющую роль играют не только позы и движения, но и взгляды. Без-
молвный диалог героев в минуту гибели — одна из самых патетичных сцен в истории 
античного искусства. Пафос достигает кульминации за счет соединения противопо-
ложных эмоций-оппозиций: гнева и любви. Согласно мифу, Ахилл влюбляется в Пенте-
силею в момент ее убийства (Ps.-Apollod, V, 1).

В эпоху поздней архаики в греческом искусстве появляется прием контраста между 
внешностью победителя и его врага. Спокойное лицо Персея противопоставлено оскалу 
Медузы, благородное лицо Геракла — дикой внешности Антея: великана со спутанной 
бородой, мохнатыми бровями и оскалом зубов15. Физиогномически эмоции начинают 
изображаться в  искусстве ранней классики на лицах кентавров и  гигантов. Пред-
ставление об их разнузданном поведении и  яркое описание выражения гнева дошло 
до нашего времени в  трактате Сенеки [Seneca. De Ira. 2–5]: «Присмотрись, как ведут 
себя люди, одержимые гневом, и ты убедишься, что они не в своем уме. Есть несколько 
верных признаков, позволяющих отличить буйнопомешанных: выражение лица бес-
страшное и угрожающее; чело нахмурено; взор дик и мрачен; походка тороплива, руки 
в беспрестанном движении; цвет лица необычный; дыхание прерывистое и учащенное. 
Таковы же отличительные признаки разгневанных: глаза горят и  сверкают; все лицо 
чрезвычайно красное, ибо кипящая кровь поднимается из самой глубины сердца; губы 
трясутся, зубы стиснуты, волосы шевелятся и встают дыбом; дыхание вырывается со 
свистом и шипением; суставы трещат, выворачиваясь; он стонет, рычит, речь его пре-
рывается и полна малопонятных слов; он то и дело хлопает в ладоши, топает ногами; 
все тело его дрожит от возбуждения, грозя великим гневом; страшное и отталкивающее 
лицо — искаженное, распухшее; не знаешь, чего больше в этом пороке — дурного или 
безобразного.  Другие пороки можно скрыть, предаваясь им без свидетелей; гнев не 
спрячешь — он весь отражается на лице, и чем он сильнее, тем заметнее» (пер. Т. Ю. Бо-
родай).

Страстное лицо в  искусстве архаики и  ранней классики выражает гнев, дикость 
и животное начало [29, S. 10–11]. Высоко поднятые брови, выпученные круглые глаза, 
выступающие надбровные дуги, полуоткрытый рот с  дрожащими губами, веки нави-
сают, усиливая пылающий взгляд; оскаленные зубы — четкий сигнал, что ярость пода-
вила разум. 

Было бы, однако, упрощением трактовать выражение боли и гнева на лицах персо-
нажей лишь знаком низменной природы человека или мифического существа. В древне-
греческом мировоззрении пафос не ограничивался сферой эмоций, понятие было более 
всеобъемлющим. Практически, каждый комментатор «Илиады», которую Аристотель 
называл поэмой «патетической», задается вопросом, почему рассказ начинается со слов 
«Гнев воспой Ахиллеса, Палева сына»? Обида и страдание героя — главный мотив Гоме-
ровского эпоса. Гнев — не просто эмоция, это универсальная сила, угрожающая миру — 
сила, которая может принести разрушение и  гибель или сохранить миропорядок, со-
крушив врага. 

15	 Геракл и Антей. Евфроний. Краснофигурный кратер. 515 г. до н. э. Лувр, инв. G 103.



А. А. Трофимова 84

Победа богов над силами тьмы, победа разума над дикостью — известный топос ар-
хаической и классической эпох. В монументальном искусстве он воплощается, главным 
образом, в  изображениях мифологических битв. Это история о  нападении кентавров 
на лапифов и похищении их жен, миф о восстании гигантов против богов, взятие Трои 
и битва греков с амазонками. Еще Аристотель утверждал, что для трагедии, как сферы 
патетического, подходят лишь определенные сюжеты (Аrist. Poet. XII). В  изобрази-
тельном искусстве боль и пафос бытия олицетворяют темы наказания дерзости.

В сцене сражения фронтонной группы храма Зевса в Олимпии гнев охватывает всех 
участников событий, но его проявления различны. Лица кентавров искажены эмоцией 
(Илл. 14), лица лапифов бесстрастны, их движения и жесты показывают превосходство 
над захватчиком. Композиция группы построена так, что в самом центре катастрофы 
находится фигура Аполлона, бог сохраняет спокойствие и возвышается над происхо-
дящим. Сильный пластический акцент на этом эпизоде создает эффект стоп-кадра — 
еще один способ достижения пафоса, когда картина апокалипсиса открывается зрителю 
в один момент.

Тема наказания дерзости сохраняла актуальность в искусстве высокой классики. На 
метопах Парфенона были представлены главные мифологические битвы. На этот раз, 
наряду с  традиционными гротескными кентаврами,16 появляются изображения дру-
гого типа. На лицах противника нет враждебности, в движениях — ярости и страсти 
(Илл. 15). Как замечает Эндрю Стюарт, описывая метопу 27, о том, что происходит сра-
жение, говорит лишь поворот головы лапифа в сторону копья, в то время как «верти-
кали и горизонтали драпировок останавливают фигуры во времени и пространстве» [33, 
р. 154–155]. Прекрасные тела и спокойные лица, гармония движений и поз показывают, 
что персонажи относятся к миру богов, где праздничное шествие сменяет смертельная 
битва. В сцене амазономахии, представленной на щите Афины Парфенос, и гибели Ни-
обид, изображенной на ручках трона Зевса Олимпийского (Илл. 16), несмотря на жесто-
кость сюжета, позы амазонок и гибнущих детей безупречно красивы, возвышенны. Так 
проявляется божественная сила, наказующая дерзость. Застывший пафос скульптуры 
высокой классики перемещает зрителя в сферу идеального.

В IV в. до н. э. на смену суровому спокойствию высокой классики приходит новая 
эстетика, а вместе с ней иное видение пафоса. Яркий пример — кентавромахия на фризе 
храма Аполлона в  Бассах [40, р. 169–170]. В  изображении нарастает театрализация: 
резкие выпады противников, поединки в  разгаре и  оставляют зрителя в  ожидании 
развязки. Кентавры кусают, нападают, пинаются и бьют, их мышцы вздуты и вены на-
бухли, на лицах гримасы ярости. Летящие драпировки, покрывающие фон, усиливают 
турбулентность битвы. В кентавромахию включен новый эпизод, представляющий, как 
женщины ищут спасения у статуй. В амазономахию — драматичная сцена с упавшей 
амазонкой. 

Свою завершенную форму новый стиль обретает в  рельефах фриза с  амазонома-
хией Галикарнасского мавзолея (Илл. 17). Фриз с амазонками располагался в верхней 
части сооружения, в  нижнем ярусе помещались еще несколько фризов, один из  ко-

16	 Метопы №№ 9, 2, 7, 31. О новом типе кентавров на метопах Пафренона см. также [18, S. 154–170]. 



Искусство Древнего мира 85

торых представлял сражение греков и персов. Сооружение служило храмом, мавзолеем 
и пьедесталом для памятника карийского династа. Патетический стиль батальных сцен 
ансамбля достиг небывалых высот. Фигуры греков и  амазонок изображаются в  спи-
ральном движении. В  композиции используется «героическая диагональ» и  сильные 
перспективные сокращения, соответствующие драматизму сюжета. На лицах амазонок 
и греков появляется специфическое выражение — смесь страсти и тоски.

Патетическое выражение лица, которое называют «скопасовским», имеет харак-
терную физиогномику: глубоко посаженные глаза, полуоткрытый рот, голова накло-
нена и обращена наверх. В греческом искусстве такие лица появляются с конца IV в. до 
н. э. В скульптуре и живописи эпохи эллинизма сильная страстная эмоция охватывает 
всех участников битв и других трагических сюжетов, а также в изображениях отдельных 
персонажей. Заметим, что выражение страдания далеко не всегда мотивировано дей-
ствием, но может быть понято, исходя из биографии героев, таких, например, например, 
как Геракл17 и Мелеагр18. Героическое в этом случае понимается как череда страданий. 

Еще одна новация искусства поздней классики  — пластическое воплощение экс-
тремальной эмоции за счет спирального движения тела. Именно так Скопас изобразил 
Менаду, охваченную дионисийском безумием (Илл. 18). Ее голова запрокинута, голова 
и тело движутся в разных направлениях. Как мы знаем из описания статуи Каллистрата, 
Менада закидывает козленка на плечо, погружаясь в вихрь танца, приглашая всех пере-
жить оргиастический катарсис. Каллистрат рассказывает также и о том, какое большое 
впечатление скульптура производила в древности на зрителя: «Созерцая это лицо, без-
молвно стояли мы, как будто лишившись дара речи, — так ярко во всякой детали напи-
сано было проявление чувства, там, где, казалось, не было места для чувства. Так ясно 
выражен был на лице вакханки безумный экстаз, хотя ведь камню не свойственно про-
явление экстаза; и всё то, что охватывает душу, уязвлённую жалом безумия, все эти при-
знаки тяжких душевных страданий были ясно представлены здесь творческим даром 
художника» (Call. Stat. Descr. II, 2–4; пер. С. П. Кондратьева). Не следует забывать, что 
позы танцующих менад нужно понимать не только как стихийное выражение восторга, 
но и как кровавый обряд жертвоприношения во время исполнения ритуалов почитания 
Диониса.

В конце IV в. до н. э. патетическое проявляется в греческом портрете [14, с. 43–44]. 
В  статуе Демосфена суровое сосредоточенное выражение лица, так же, как и  крепко 
сомкнутые руки оратора, демонстрируют его скорбь и боль за судьбу афинского народа 
(Илл. 19). Новый, героический образ правителя создает Лисипп в портретах Александра 
Македонского. Как выразился Тонио Хельшер, «пафос искусства эллинизма был, до из-
вестной степени, пафосом македонского царя» [25, S. 23]. Лицо Александра стало самым 
влиятельным в истории … его портреты превратились в серию клише, которые легко 
адаптировались к любому изображению в зависимости от необходимости и контекста. 
В  эллинистическом искусстве Греции, Италии, стран Азии и  Востока «черты Алек-

17	 Один из примеров трагического образа героя см.: статуя отдыхающего Геракла. Римская работа 
II в. по греческому оригиналу конца IV в. до н. э. Государственный Эрмитаж, инв. ГР 3553.
18	 Лучшая версия скульптуры Мелеагра работы Скопаса см: Статуя Мелеагра. Римская копия с ори-
гинала конца о IV в. до н. э. Музей Гарвардского университета, инв.1926.48.



А. А. Трофимова 86

сандра» можно встретить повсюду — в портретах правителей, в статуях героев и богов 
[12, с. 7]. 

Историческая роль Александра была осознана в картине «Битва Александра и Дария». 
До нашего времени она дошла в мозаичной копии, оригинал был создан выдающимся 
греческим художником, вероятно, по заказу царя Македонии Кассандра в 311 г. до н. э. 
[33, р. 217]. Среди исследователей нет единодушия в том, какая из битв изображена на 
картине: битва при Иссе, при Гавгамелах или это собирательный образ сражений. В этой, 
одной из первых в истории европейского искусства массовой сцене битвы всемирный 
катаклизм трактуется как поединок Александра и Дария. Воплощая неумолимые разру-
шительные силы, завоеватель нарушает извечный ход вещей. Величие и трагизм про-
исходящего более всего выражается в ужасе, который посеял Александр, и в страдании 
Дария. Взгляд и протянутые руки Дария, пустынный ландшафт с безлистным деревом 
вызывают у  зрителя чувство сострадания. В  этом произведения воплощается одна 
из главных идей эллинизма — идея о равном величии поражения и победы.

Главным творением древнегреческой патетики стал фриз «Гигантомахии» Пергам-
ского алтаря (Илл. 20). Пергамский алтарь был воздвигнут в 180–159 гг. до н. э. в честь 
побед царя Евмена II над галатами. Сюжет сражения богов и гигантов был востребован 
в  общественно значимых сооружениях, поскольку он давал возможность транслиро-
вать извечные ценности и злободневные патриотические лозунги. 

В рельефах Пергамского фриза все вызывает сильные эмоции: энергия сплетенных 
тел и  наполняющая их непреодолимая сила, множество фактур и  стихий  — «метал, 
кожа, вода и даже огонь» [40, р. 211–213]. Но более всего фантазию зрителя захватывают 
гиганты. Это воины, миксантропические чудовища, звероподобные варвары и другие 
экстравагантные типы: быкоголовые, львинообразные, с крыльями, птичьими лапами, 
с хвостами и рыбьей чешуей. Новации касаются не только «барочной» фантастики об-
разов, но и трактовки классических типов: так, в лице молодого гиганта Ота, который 
изображен как греческий воин, видят черты Александра [12, c. 243].

Полагают, что в  основе иконографической программы был придворный эпос или 
сочинение о гигантах философа Кратета, приглашенного Евменом II [38, S. 57]. Кратет 
был основателем пергамской стоической школы и учеником Панеция — влиятельного 
стоика ранней республики. Стоическая интерпретация греческой мифологии базиро-
валась на принципе роковой неизбежности, который действовал в космосе и в жизни 
человека. Стоический Зевс — божество, которое управляет Вселенной и нравственным 
миром людей. Гигантомахия трактуется как битва Зевса-Логоса с безумием гигантов [12, 
c. 243–258].

Уместно вспомнить, что пафос был важной категорией стоического направления фи-
лософии и риторики, получившего развитие в эпоху эллинизма и римской республики; 
суть этих взглядов была изложена Цицероном в трактате «Оратор»: «При этом есть два 
средства, которые, будучи хорошо разработаны оратором, делают его красноречие вос-
хитительным. Одно из них, называемое у греков ἠθικόν, служит для изображения харак-
теров, нравов и всякого жизненного состояния; другое, называемое у них παθητικόν, — 
для того, чтобы волновать и возмущать души — ведь именно в этом состоит царственное 
могущество речи. Первое — мягкое, приятное — предназначено возбудить сочувствие 



Искусство Древнего мира 87

слушателей; второе — мощное, пламенное, стремительное —призвано вырвать победу: 
когда оно несётся со всей силой, невозможно устоять перед ним» (Cic. Orator, 128–133; 
пер. Ф. А. Петровского). 

В изобразительном искусстве высокого эллинизма больше нет «моментального па-
фоса», который был присущ высокой классике, но многократно возрастает интенсив-
ность чувств и сила иллюзии — продолжительное, максимально мощное воздействие на 
эмоции. Широко раскрытые рты, запрокинутые головы и сплетенные тела Пергамского 
фриза воплощают апогей древнегреческого пафоса. 

Этот пафос не имеет ничего общего со страстями человека: патетическое озна-
чает возвышенное. К  такому пониманию пафоса приходит автор трактата «О возвы-
шенном», оригинал которого датируют I в. н. э.: «В свою очередь берусь смело утвер-
ждать, что самым возвышенным следует признать уместный и благородный пафос; тот 
самый пафос, в котором чувствуется подлинное вдохновение, наполняющее речь неи-
стовством» (De subl. VIII, 4; пер. Н. Я. Чистяковой). В сочинении также высказывается 
важная мысль о  значении для возбуждения сильных эмоций техники визуализации: 
«Пышности, величественности и  выразительности речи чрезвычайно способствуют, 
мой юный друг, те представления, которые иначе еще называются иногда зрительными 
образами» (De subl., XV, 1). На то, что и в трагедии действие должно быть «словно перед 
глазами», указывал и Аристотель.

Прием визуализации  — т. е. театрализации, вовлечения зрителя в  происходящее 
активно используется в искусстве эллинизма. Один из ярких примеров — группа по-
священий Аттала, воздвигнутых в честь победы над галлами, «Большие» — в Пергаме 
в 220 г. до н. э., Малые — около 200 г. до н. э. на Акрополе Афин. Статуи галла, убиваю-
щего себя и свою жену, умирающий галл, и другие реплики — части скульптурных ком-
позиций, изображавших битвы с гигантами, амазонками, персами и галатами (Илл. 21). 
«Малое посвящение» в Афинах располагалось на платформе у стены над театром Дио-
ниса. Общая длина платформы достигала 124 м, на ней стояли более ста двадцати фигур, 
примерно по одной скульптуре на каждый метр постамента. 

Афинская группа стала подлинным шедевром нового стиля. Она являла собой по-
разительное зрелище: большое количество бронзовых скульптур, множество мертвых 
и раненых, мрачноватые отблески на темных телах, сверкающие глаза и ярко-красная 
кровь, которая хлещет из открытых ран. Зритель словно слышал крики тех, кто мучился 
от боли, и видел их последнюю агонию. В скульптурных образах воплощались разные 
стадии страдания и смерти — раненые, умирающие, убивающие себя и близких, и уже 
погибшие. Цель посвящений состояла в том, чтобы представить победу Аттала частью 
греческой истории. Пергам, наследник Афин, представал защитником цивилизации от 
варварской агрессии [см. 13].

До нашего времени сохранилось более пятидесяти реплик римского времени, клю-
чевые из  них  — четыре скульптуры из  Национального археологического музея Неа-
поля (Илл. 22). Первое впечатление — контраст мускулистых тел и беспомощных поз. 
Сложные очертания фигур, извилистые линии и игра светотени оживляют формы, соз-
дается ощущение, что жизнь покидает тела на наших глазах. Поверхность тел покрыта 
ранами  — отверстия изображаются пластически, кровь передавалась еще и  красной 



А. А. Трофимова 88

краской. Одна из фигур — амазонка, на груди которой изначально был изображен ре-
бенок [23, р. 123].

Главное отличие посвящений Аттала  — внимание к  поверженным врагам, к  их 
смерти и страданиям. Хотя наказание и гибель были традиционными темами, прежде 
никогда человек не представлялся столь беспомощным. В эпоху архаики или классики 
нет примеров, когда физические муки явились бы единственным сюжетом произве-
дения искусства. Страдание становится лейтмотивом в эпоху эллинизма (Илл. 23, 24).

В то время как патетику принято считать особенностью стиля поздних этапов ис-
кусства Древней Греции, предложенные сопоставления показывают, что пафос присут-
ствовал в греческом изобразительном искусстве на протяжении всей его истории, от ар-
хаики до конца эпохи эллинизма. С одной стороны, пафос был внутренней эмоцией об-
раза, присущей изображению действий и характеров, с другой — относился к внешнему 
миру, был состоянием сострадания, возникающим у зрителя. В пластических искусствах 
применялись многие приемы, характерные для риторики и драмы. В скульптуре и жи-
вописи был также выработан собственный репертуар художественных средств, направ-
ленных на возбуждение сильных зрительских реакций — страха, гнева сочувствия, воо-
душевления, сострадания. Эффекты визуального и тактильного, применяемые в произ-
ведениях искусства, варьировались, в зависимости от времени создания и назначения 
памятника. 

Как и в  трагедии, для патетики в  живописи и  скульптуре подходили лишь опре-
деленные  — величественные  — сюжеты. Еще Г. Э. Лессинг замечал, что при создании 
картины для иллюстрации трагического необходимо было выбрать один, но наиболее 
значимый эпизод. Согласно Аристотелю, в драме экстремальные эмоции передавались 
жестами, позами, движениями, в которых выражались характеры персонажей; в ответ 
они вызывали эмоции зрителя. Этот тезис полностью применим и к визуальным искус-
ствам. Помимо часто обсуждаемых в современной литературе «формул пафоса» (теле-
сных формул гибели, страдания, скорби), в скульптуре и росписях применялся целый 
арсенал изобразительных средств. Это эффект стоп-кадра — пластический акцент на 
кульминации рассказа, застывшее «движение в покое», бурлящая динамическая компо-
зиция, спиральное вращение тел, резкие контрасты светотени, интенсивное тактильное 
воздействие, визуализация и театрализация, физиогномические признаки страдания на 
лицах, изображение противоположных «душераздирающих» эмоций, символические 
знаки угрозы. 

Древние греки имели очень развитые представления о влиянии на человека, хорошо 
понимали и умело использовали методы воздействия на тело и воображение. Не слу-
чайно Аристотель, говоря о пафосе, начинает с обсуждения психологии и физиологии 
человека (Arist. Reth. II, 1–11; Arist. De anima. 403a25–b2). Хотя смысл и  формы этой 
категории с течением времени менялись, греческое искусство всегда оставалось сферой 
патетики19. С завершением эпохи эллинизма во всех направлениях и жанрах античного 

19	 Сильная экспрессия была не только следствием художественной эволюции, не только результатом 
взаимодействия изобразительного искусства и театра — возбуждение пафоса изначально было целью 
произведения искусства.



Искусство Древнего мира 89

искусства начался процесс «снижения пафоса». Сильная страдальческая эмоция, вооду-
шевление и экстаз постепенно полностью исчезла из образного строя.

Для того, чтобы понять сущность этого эмоционального настроя необходимо за-
дать себе вопрос: почему в древнегреческом искусстве пафос был так важен? Вячеслав 
Иванов полагал, что «героический мир по природе своей никогда и не мог быть иным». 
[6, с. 197]. Патетический характер эллинских богов был неистребим. «Чтобы психоло-
гически понять религию страстей и ее расцвет в трагедии, необходимо почувствовать 
общий «патетический» (по выражению Аристотеля) строй эллинской души, повы-
шенная впечатлительность которой была источником болезненных реакций на воспри-
нимаемое, меланхолической сосредоточенности как основного тона душевной жизни, 
несмотря на всю жизненную энергию, которой они (эллинские боги) проникнуты, тон 
жалобы, патетическая сила которой никогда не была превзойдена у  народов новой 
истории». «Плач сотворите, но благо да верх одержит», — декламирует хор в трагедии 
Эсхила, вспоминая жертвоприношение Ифигении. «Глубокая идея греческой религии — 
идея тождества смерти и жизни, ухода и возврата — была с величайшей символической 
силой выявлена в трагедии». [6, с. 251]. Пафос и катарсис — главные принципы эллин-
ской религиозной жизни. Трагедия была обрядом, сохранившим древнейшие формы 
проживания человеком божественных «страстей», храмы, статуи, картины служили по-
священием божеству. Пластические образы являли μίμησις πάθουςa, «подражательное 
воспроизведение» этих идей, вызывая страх и сострадание.

Литература

1.	 Аристотель. О душе / Пер. и примеч. П. С. Попова. — М.: Гос. соц.-экон. изд-во, 1937. — 159 с.
2.	 Аристотель. Поэтика. Риторика /  Пер. В. Аппельрота, Н. Платоновой.  — СПб.: Азбука, 2000.  — 

320 с.
3.	 Варбург А. Великое переселение образов. Исследование по истории и психологии возрождения ан-

тичности / Сост. и пер. с немецк. Е. Козиной. — СПб.: Азбука-классика, 2008. — 384 с.
4.	 Власов В. Пафос //  Новый энциклопедический словарь изобразительного искусства. Том VII.  — 

СПб: Азбука-классика, 2007. — С. 225–227.
5.	 Древнегреческо-русский словарь / Сост. И. Х. Дворецкий. Т. 2. — М.: ГИС, 1958. — 1907 с.
6.	 Иванов В. Дионис и прадионисийство. — СПб: Алетейя, 1994. — 342 с.
7.	 Лессинг Г. Э.  Лаокоон, или о границах живописи и поэзии / Пер. Е. Эдельсона (под ред. Н. Н. Кузне-

цовой) // Лессинг Г. Э.  Избранные произведения. — М.: Художественная литература, 1953. — С. 385–
516.

8.	 Налимова Н. А. Фигалийский фриз и троянские драмы Еврипида // Аристей: Классическая филоло-
гия и история. — 2010. — № 1. — С. 134–142.

9.	 Никулина Н. М. Греческая монументальная живопись. Мифология. Театр. // Аристей: Классическая 
филология и античная история. — 2010. — № 1. — С. 118–130.

10.	 О возвышенном / Пер., ст. и прим. Н. Я. Чистяковой. — М.; Л.: Наука, 1966. — 149 с.
11.	 Плиний Старший. Естествознание. Об искусстве /. Пер. с лат., примеч. и комм. Г. А. Тароняна. — М.: 

Ладо мир, 1994. — 941 с.
12.	 Псевдо-Аполлодор. Мифологическая библиотека / Пер., ст. и прим. В. Г. Боруховича. Отв. ред. Я. М. Бо-

ровский. — Л.: Наука, 1972. — 216 с.
13.	 Луций Аней Сенека. Философские трактаты / Пер. и комм. Т. Ю. Бородай. — СПб: Алетейя, 2001. — 

400 с.



А. А. Трофимова 90

14.	 Трофимова А. А. Imitatiо Alexandri. Портреты Александра Македонского и мифологические образы 
в искусстве эпохи эллинизма. — СПб.: Изд-во Гос. Эрмитажа, 2012. — 320 с.

15.	 Трофимова А. А. Поверженные. Умирающий галл и Малые посвящения Аттала. Выставка одного ше-
девра из Национального Археологического музея Неаполя. — СПб.: Изд-во Гос. Эрмитажа, 2017. — 
32 с.

16.	 Трофимова А. А. Существовал ли портрет в  античном мире? К проблеме жанра //  Актуальные 
проблемы теории и истории искусства. Сборник материалов VII международной конференции. — 
СПб.: Изд-во СПбГУ, 2017. — С. 39–50. — DOI 10.18688/aa177-1-4.

17.	 Филострат (Старший и Младший). Картины. Каллистрат. Статуи / Прим., пер. С. П. Кондратье-
ва. — М.: ОГИЗ-ИЗОГИЗ, 1936. — 191 с.

18.	 Марк Туллий Цицерон. Три трактата об ораторском искусстве /  Пер. Ф. А. Петровского, комм. 
М. Л. Гаспарова, под ред. М. Л. Гаспарова. — М.: Наука, 1972. — 333 с.

19.	 Beekes R. Etymological Dictionary of Greek / Leiden Indo-European Etymological Dictionary Series / Ed. 
A. Lubotsky, with the assistance of L. van Beek. — Vol. 1. — Liden; Boston: Brill, 2010. — 930 p.

20.	 Boll P. (hrsg.). Die Geschichte der Antiken Bildhauerkunst. Band II. Klassische Plastik. Text. — Mainz am 
Rhein. Philipp von Zabern Verlag, 2004. — 589 S., 471 Abb.

21.	 Boreham L. The semantic development of paskho // Glotta. — 1971. — Bd 49.— H. 3/4. — P. 231–244.
22.	 Cairns D. Look both ways: Studying Emotion in Ancient Greek // Critical Quarterly. — 2008. — Vol. 50. — 

No. 4. — P. 44–62.
23.	 Cairns D. and Nelis D. Introduction //  Emotions in the Classical World. Methods, Approaches, and 

Directions / Eds D. Cairns, D. Nelis. — Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2017. — P. 7–30.
24.	 Chaniotis A. Empathy, Emotional Display, Theatricality, and Illusion in Hellenistic Historiography 

// Unveiling emotions. Emotions in Greece and Rome. Text, images, material culture. — Stuttgart: Franz 
Steiner Verlag, 2013. — P. 53–83.

25.	 Coarelli F. Pergamo e il re: forma e funzioni di una capitale ellenistica. Studi Ellenistici Supplementi 3. 
Pisa. — Roma: Fabrizio Serra Editore, 2016. — 283 p.

26.	 Elsner J. Philostratus Visualizes the Tragic: Some Ecphrastic and Pictorial Receptions of Greek Tragedy in 
the Roman Era // Visualizing the Tragic. Drama, Myth, and Ritual in Greek Art and Literature. Essays in 
Honour of Froma Zeitlin. — Oxford, 2007. — P. 309–337.

27.	 Hölscher T. Ideal und Wirklichkeit in den Bildnissen Alexanders des Großen. — Heidelberg: Abh. der Hei-
delberger Akad. der Wiss., Philosophisch-hist. Kl. — 1971. — No. 2. — 59 S. 

28.	 Katsonopoulou D. Expressing Pathos in Greek Sculpture: The Leading Role of Paros // Paros through the 
Ages from Prehistoric Times to the 16th Century AD. Proceedings of the Fifth International Conference on 
the Archaeology of Paros and Cyclades. Paroikia, Paros, 21–24 June 2019 / Ed. D. Katsonopoulou. — Athens: 
The Institute for Archaeology of Paros and the Cyclades, 2021. — P. 43–55.

29.	 Konstan D. The Emotions of the Ancient Greeks: A Cross-Cultural Perspective // Psychologia. — 2005. — 
Vol. 48. — P. 225–240.

30.	 Konstan D. The Emotions of the Ancient Greeks: Studies in Aristotle and Classical Literature. — Toronto: 
University of Toronto Press, 2006. — 422 p.

31.	 Maderna C. Von der Ordnung der Mimik. Bedrohliche Leidenschaften in der Antiken Kunst // Stadel Jahr-
buch. — Bd 20. — 2009. — S. 7–54.

32.	 Masseglia J. Feeling Low. Social Status and Display in Hellenistic Art // Unveiling Emotions. Emotions in 
Greece and Rome. Text, Images, Material Culture. — Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2013. — P. 313–330.

33.	 Milonopoulos I. Emotions in Ancient Greek Art // A World of Emotions: Ancient Greece, 700 BC–200 AD, 
held at the Onassis Cultural Center, New York, March 9 — June 24, 2017 / Eds. A. Chaniotis., N. Kaltsas, 
I. Mylonopoulos. — New York: Onassis Foundation USA Publ., 2017. — P. 74–85.

34.	 New Pauly. Brill’s Encyclopaedia of the Ancient World / Eds. H. Cancick, H. Schneider. — Vol. 10. — Leiden; 
Boston: Brill, 2007. — 484 p.

35.	 Plantzos D. The Art of Painting in Ancient Greece. — Athens: Kapon Editions, 2018. — 359 p.
36.	 Pollitt J. J. The Ancient View of Greek Art: Criticism, History, and Terminology.  — New Heaven: Yale 

University Press, 1974. — 282 р.
37.	 Pollitt J. J. Art and Experience in Classical Greece. — Cambridge: Cambridge University Press, 1972. — 

205 р. 
38.	 Ridgway B. S. Hellenistic Sculpture I: Styles of Ca. 331–200 B. C. — Madison: University of Wisconsin Press, 

2001. — 405 p.



Искусство Древнего мира 91

39.	 Räuchle V. Pathos in Disguise: Conveying Emotions in the Visual Arts // Pathos und Polis Einsatz und Wir-
kung von Emotionen im klassischen Griechenland / Herausg. V. Räuchle, S. Page, V. Goldbeck. —Tübingen: 
Mohr Siebeck, 2022. — P. 63–102.

40.	 Simon E. Pergamon und Gesiod. — Mainz am Rhein: Philipp von Zabern, 1975. — 63 S. 
41.	 Smith R. R. R. Hellenistic Sculpture A Handbook. London: Thames and Hudson, 1991. — 287 p.
42.	 Stewart A. F. Greek Sculpture: An Exploration. Vols I–II. — New Haven and London: Yale University Press, 

1990. — Vol. I. — 380 р. — Vol. II. — 881 р.
43.	 Stewart A. F. Skopas of Paros. — Park Ridge: Noyes Press, 1977. — 183 р.

Название статьи. Страсть и пафос. Что означали сильные эмоции в древнегреческом искусстве?
Сведения об авторе. Трофимова, Анна Алексеевна — кандидат искусствоведения, заведующая от-

делом Античного мира. Государственный Эрмитаж, Дворцовая наб., 34, Санкт-Петербург, Российская 
Федерация, 199000; aa-trofimova@yandex.ru; SPIN-код: 9632-2786; ORCID: 0000-0003-1614-9224; Scopus 
ID: 56533816700

Аннотация. Статья рассматривает проявления пафоса в древнегреческом изобразительном искус-
стве. Платон, Аристотель, Псевдо-Лонгин, Сенека не относили живопись и скульптуру к сфере патети-
ческого. Современные исследования сфокусированы на «формулах пафоса», понятии, введенном Аби 
Варбургом для исследования художественных образов эпохи Возрождения. Однако воплощение пафо-
са в древнегреческом искусстве невозможно ограничить этими шаблонами. Жест воздетых рук может 
означать не только скорбь, но также страх или молитву: смысл знака зависит от его контекста. Эмо-
ция — и пафос как ее крайнее проявление — греческого художника не интересовала. Гораздо важнее 
было представление действия, вызывающего страх и сострадание, а также осознание причин и послед-
ствий. В статье анализируется репертуар приемов, передающих сильные эмоции персонажей, а также 
визуальных эффектов, направленных на возбуждение сильных зрительских реакций. Помимо телесных 
«формул пафоса» применялся целый арсенал изобразительных средств. Это эффект стоп-кадра — пла-
стический акцент на кульминации рассказа, застывшее «движение в покое», бурлящая динамическая 
композиция, спиральное вращение тел, резкие контрасты светотени, интенсивное тактильное воздей-
ствие, визуализация и театрализация, физиогномические признаки страдания, изображение противо-
положных «душераздирающих» эмоций, символические знаки угрозы. Хотя патетику принято считать 
особенностью стиля поздних этапов искусства Древней Греции, приведенные примеры показывают, 
что пафос присутствовал в греческом искусстве от архаики до конца эллинизма. Смысл и формы пате-
тического менялись на разных исторических этапах. С завершением эпохи эллинизма начался процесс 
«снижения пафоса». Сильная страдальческая эмоция и экстаз постепенно полностью исчезли из об-
разного строя. Ее семантика коренится в эллинской религии «страстей». Пафос и катарсис — главные 
принципы эллинской религиозной жизни — с величайшей силой воплотились в трагедии и изобрази-
тельном искусстве. 

Ключевые слова: пафос, формулы пафоса, Аби Варбург, эмоции в древнегреческом искусстве, тео-
рия пафоса, теория эмоций Аристотеля, физиогномика гнева, приемы возбуждения аффекта, греческая 
трагедия и изобразительное искусство, патетические приемы, воздействие на зрителя, Пергамский ал-
тарь, Мозаика Александра, Умирающий галл, искусство эпохи эллинизма

Title. Passion and Pathos in Ancient Greek Arts: On Semantics of Strong Emotions
Author. Trofimova, Anna A.  — Ph.  D., the head of the Department of Classical Antiquities. The State 

Hermitage Museum, Dvortsovaya nab., 34, 199000 St. Petersburg, Russian Federation; aa-trofimova@yandex.
ru; SPIN-code: 9632-2786; ORCID: 0000-0003-1614-9224; Scopus ID: 56533816700

Abstract. The article examines the manifestations of pathos in ancient Greek art. Plato, Aristotle, Pseudo-
Longinus, and Seneca did not attribute painting and sculpture to this sphere. Modern research focuses on 
the “formulas of pathos”, a concept introduced by Aby Warburg to study Renaissance images. However, the 
embodiment of pathos in ancient Greek art cannot be limited to these patterns. The gesture of raised hands can 
mean not only grief, but also fear or prayer: the meaning of the sign depends on its context. Emotion — and 
pathos as its extreme manifestation — was not of interest to the Greek artist. Much more important was the 
presentation of an action that evokes fear and compassion, as well as awareness of causes and consequences. 
The article analyses the repertoire of techniques that convey strong emotions of characters, as well as visual 
effects aimed at exciting strong audience reactions. In addition to the “pathos formulas” (corporeal formulas), 
a whole arsenal of pictorial means was used in Greek sculpture and painting. This is a plastic emphasis on the 

file:///C:/Current/%D0%90%D0%9F%D0%A2%D0%98%D0%98%202025/%20
mailto:aa-trofimova@yandex.ru
mailto:aa-trofimova@yandex.ru


А. А. Трофимова 92

culmination of the story, frozen “motion at rest”, a seething dynamic composition, a spiral rotation of bodies, 
sharp contrasts of light and shadow, intense tactile impact, theatricalization, physiognomic signs of suffering, 
and the depiction of opposite “heart-rending” emotions. Although pathos is usually considered a feature of the 
style of the late stages of the art of Ancient Greece, the examples given show that pathos was present in Greek art 
from the archaic to the end of Hellenism. With the end of the Hellenistic era, the process of “decreasing pathos” 
began. Strong suffering emotion and ecstasy gradually completely disappeared from the figurative system. Its 
semantics is rooted in the Hellenic religion of “passions”. Pathos and catharsis, the main principles of Hellenic 
religious life, were embodied with the greatest force in tragedy and fine art.

Keywords: Pathos, Pathosformeln, Aby Warburg, emotions in ancient Greek art, ancient theory of pathos, 
ancient anger, Aristotle’s theory of emotions, Greek tragedy and fine art, pathetic techniques, impact on the 
viewer, Gigantomachy of the Pergamon Altar, Alexander Mosaic, Dying Gaul, Hellenistic art

References

Aristotle. Peri Psyche. Popova P. S. (trans.). Moscow, The State Publ. for Social — Economics Sciences, 1937. 
159 p. (in Russian).

Aristotle. Poetics. Rhetoric. Apelrot V.; Platonova N. (trans.). St. Petersburg, Azbuka Publ., 2000. 320 p. (in 
Russian).

Beekes R. Etymological Dictionary of Greek, vol. 1. Lubotsky A.; van Beek L. (eds). Leiden, Boston, Brill 
Publ., 2010. 930 p.

Boll P. (ed.). Die Geschichte der Antiken Bildhauerkunst, vol. II: Klassische Plastik. Text. Mainz am Rhein. 
Philipp von Zabern Publ., 2004. 589 p. (in German).

Boreham L. The semantic development of paskho. Glotta. 1971, vol. 49, part 3/4, pp. 231–244.
Cairns D. Look Both Ways: Studying Emotion in Ancient Greek. Critical Quarterly, 2008, vol. 50, no. 4, 

pp. 44–62.
Cairns D.; Nelis D. Introduction. Emotions in the Classical World. Methods, Approaches, and Directions. 

Cairns D., Nelis D. (eds). Stuttgart, Franz Steiner Verlag Publ., 2017, pp. 7–30.
Cancick H.; Schneider H. (eds). New Pauly. Brills Encyclopaedia of the Ancient World, vol. 10. Leiden, 

Boston, Brill Publ., 2007. 954 p.
Chaniotis A. Empathy, Emotional Display, Theatricality, and Illusion in Hellenistic Historiography. 

Unveiling Emotions. Emotions in Greece and Rome. Text, Images, Material Culture. Stuttgart, Franz Steiner Publ., 
2013, pp. 53–83.

Chistiakova N. J. (ed. and trans.). About the sublime. Moscow, Leningrad, Nauka Publ., 1966. 149  p. (in 
Russian).

Coarelli F. Pergamo e il re: forma e funzioni di una capitale ellenistica. Studi Ellenistici Supplementi 3. Pisa; 
Roma, Fabrizio Serra Publ., 2016. 283 p. (in Italian).

Dvoretskii I. Kh. (ed.). Ancient Greek-Russian Dictionary, vol. 2. Moscow, The State Publ. of International 
and National Dictionary, 1958. 1907 p. (in Russian).

Elsner J. Philostratus Visualizes the Tragic: Some Ecphrastic and Pictorial Receptions of Greek Tragedy in 
the Roman Era. Visualizing the Tragic. Drama, Myth, and Ritual in Greek Art and Literature. Essays in Honour of 
Froma Zeitlin. Oxford, Oxford University Press Publ., 2017, pp. 309–337.

Hölscher T. Ideal und Wirklichkeit in den Bildnissen Alexanders des Großen. Heidelberg (Abh. der Heidelber-
ger Akad. der Wiss., Philosophischhist. Kl.) Jahrg., 1971, no. 2. 59 p. (in German). 

Ivanov V. Dionys I Pradionisiistvo (Dionysos and Pra-Dionysian). Saint Petersburg, Aletea Publ., 1994. 342 p. 
(in Russian).

Katsonopoulou D. Expressing Pathos in Greek Sculpture: The Leading Role of Paros. Katsonopoulou D. 
(ed.). Paros through the ages from prehistoric times to the 16th century AD. Proceedings of the fifth international 
conference on the archaeology of Paros and Cyclades. Paroikia, Paros, 21–24 June 2019. Athens, 2021, pp. 43–55.

Konstan D. The emotions of the ancient Greeks a cross-cultural perspective. Psychologia, 2005, no. 48, 
pp. 225–240.

Konstan D. The Emotions of the Ancient Greeks: Studies in Aristotle and Classical Literature. Toronto, 
University of Toronto Press Publ., 2006. 422 p.



Искусство Древнего мира 93

Lessing G. E. Laocoon, or on the Boundaries of Painting and Poetry. Lessing G. E. Izbrannye proizvedenia 
(Selected works). Edelson E. (trans.), Kuznetsova N. N. (ed.). Moscow, Khudozgestvennaia literatura Publ., 1953, 
pp. 385–516 (in Russian).

Maderna C. Von der Ordnung der Mimik. Bedrohliche Leidenschaften in der Antiken Kunst. Stadel 
Jahrbuch, vol. 20, 2009, pp. 7–54 (in German).

Marcus Tullius Cicero. Three Treatises on Oratory. Petrovsky F. A.; Gasparov M. L. (trans. and eds). Moscow, 
Nauka Publ., 1972. 333 p. (in Russian).

Masseglia J. Feeling Low. Social Status and Display in Hellenistic Art. Unveiling Emotions. Emotions in 
Greece and Rome. Text, Images, Material Culture. Stuttgart, Franz Steiner Publ., 2013, pp. 313–330.

Milonopoulos I. Emotions in Ancient Greek Art. Chaniotis A.; Kaltsas N.; Mylonopoulos I (eds). A World 
of Emotions: Ancient Greece, 700 BC–200 AD, held at the Onassis Cultural Center, New York, March 9 — June 
24, 2017. New York, Onassis Foundation USA Publ., 2017, pp. 74–85.

Nalimova N. H. The Phigalian Frieze and the Trojan Dramas of Euripides. Aristeas: Classical Philology and 
History, 2010, no. I, pp. 134–142 (in Russian).

Nikulina N. M. Greek Monumental Painting. Mythology. Theatre. Aristeas: Classical Philology and History, 
2010, no. I, pp.118–130 (in Russian).

Philostratus the Elder and the Younger. Paintings. Callistratus. Statues. Kondratev S. P. (trans.). Moscow, 
OOGIZ-IZOGIZ Publ., 1936. 191 p. (in Russian).

Plantzos D. The Art of Painting in Ancient Greece. Athens, Kapon Publ., 2018. 359 p.
Pliny the Elder. Natural Science. On Art. Taronyan G. A. (trans., comm.). Moscow, Ladomir Publ., 1994. 

941 p. (in Russian).
Pollitt J. J. Art and Experience in Classical Greece. Cambridge, Cambridge University Press Publ., 1972. 205 р.
Pollitt J. J. The Ancient View of Greek Art: Criticism, History, and Terminology. New Heaven, Yale University 

Press Publ., 1974. 282 р.
Pseudo-Apollodorus. Mythological Library. Borukhovich V. G. (trans.), Borovsky Ya. M. (ed.). Leningrad, 

Nauka Publ., 1972. 216 p. (in Russian).
Räuchle V. Pathos in Disguise: Conveying Emotions in the Visual Arts. Räuchle V., Page S., Goldbeck V. 

(eds). Pathos und Polis Einsatz und Wirkung von Emotionen im klassischen Griechenland. Tübingen, Mohr 
Siebeck Publ., 2022, pp. 63–102.

Ridgway B. S. Hellenistic Sculpture. Vol. I: Styles of Ca. 331–200 B. C. Madison, University of Wisconsin Press 
Publ., 2001. 405 p.

Seneca. Philosophical Treatises. Borodai T. (trans.). Saint Petersburg, Aletea Publ., 2001. 400 p. (in Russian).
Simon E. Pergamon und Gesiod. Mainz am Rhein, Philipp von Zabern Publ., 1975. 63 p. (in German).
Smith R. R. R. Hellenistic Sculpture. A Handbook. London, Thames and Hudson Publ., 1991. 287 p.
Stewart A. F. Skopas of Paros. Park Ridge, Noyes Press Publ., 1977. 183 р.
Stewart A. F. Greek Sculpture: An Exploration, vols 1–2. New Haven and London, Yale University Press Publ., 

1990. 
Trofimova A. A. Imitatio Alexandri. Portraits of Alexander the Great and Mythological Images in the Hellenistic 

Art. Saint Petersburg, State Hermitage Publishing House, 2012. 320 p. (in Russian).
Trofimova A. A. Did Portraiture as a Genre Exists in the Ancient World? About One Problem of Art Theory. 

Maltseva S. V.; Staniukovich-Denisova E. Iu.; Zakharova A. V. (eds). Actual Problems of Theory and History of 
Art: Collection of articles, vol. 7. Saint Petersburg, St. Petersburg University Press Publ., 2017, pp. 39–50  (in 
Russian). DOI 10.18688/aa177-1-4

Trofimova A. A. The Fallen. The Dying Gaul and the Small Dedications of Attalos. Exhibition of a Masterpiece 
from the National Archaeological Museum of Naple. Saint Petersburg, State Hermitage Publishing House, 2017. 
32 p. (in Russian).

Vlasov V. Pafos. Novyi enziklopedicheskii slovar izobrazitelnogo iskusstva (New Encyclopedia Dictionary of 
Fine Art), vol. 7. Saint Petersburg, Azbuka-klassika Publ., 2007, pp. 225–227 (in Russian).

Warburg А. Migration of Images. Research on the History and Psychology of the Renaissance. Kozina  E. 
(trans.). Saint Petersburg, Azbuka-klassika Publ., 2008. 384 p. (in Russian).



Иллюстрации 891

Илл. 11. Драка сатиров. Краснофигурный скифос. 
Ок. 490 г. до н. э. В. 35 см. Глина. Государственный 
Эрмитаж, инв. ГР 7030. Фотограф Демидов П. С. 
Фото: © Государственный Эрмитаж

Илл. 12. Пляшущая менада. Бляшка из кургана Большая Близница. IV в. до н. э. 3, 2×3.4 см. Золото. 
Государственный Эрмитаж, инв. ББ.-111. Рельеф из группы Ниобид: бегущий юноша. Боспор, Пантикапей. I–II вв. 
н. э. В. 31 см. Глина. Государственный Эрмитаж, инв. ГР-19333. Фотограф Кокшаров А. М. Фото: © Государственный 
Эрмитаж

Илл. 13. Ахилл с телом Гектора. Чернофигурная 
амфора. Мастер Антиопы. Ок. 510 г. до н. э. В. 49 см. 
Глина. Государственный Эрмитаж, инв. ГР2003. 
Фотограф Лаврентьев А. Я. Фото: © Государственный 
Эрмитаж



Иллюстрации892

Илл. 14. Лапиф в борьбе с кентавром. Западный 
фронтон храма Зевса в Олимпии. Мрамор. Музей 
Олимпии. 460-е гг. до н. э. Фото, конец XIX века. 
Государственный Эрмитаж, инв. АФвс 168. Фото: 
© Государственный Эрмитаж

Илл. 15. Битва лапифа с кентавром. Метопа южного 
фриза. Парфенон. 447–438 г. до н. э. В. 122 см, ш.132 см. 
Мрамор. Британский музей, инв. 1816,0610.14. © The 
Trustees of the British Museum. Воспроизведено по: https://
www.britishmuseum.org/collection/image/703506001

Илл. 16. Гибель Ниобид. Римская работа I в. по греческому оригиналу Фидия второй четверти V в. до н. э. В. 48 см, 
дл. 194 см. Мрамор. Государственный Эрмитаж, инв. ГР 4223. Фотограф Лаврентьев А. Я. Фото: © Государственный 
Эрмитаж

Илл. 17. Битва греков с амазонками. 
Фриз. Галикарнасский мавзолей. 
355–350 г. до н. э. Британский 
музей. Ок. 350 г. до н. э. Д. 215 см. 
Мрамор. Британский музей, инв. 
№ 1865,0723.1. Воспроизведено по: 
https://www.britishmuseum.org/collection/
image/1613329177

https://www.britishmuseum.org/collection/image/703506001
https://www.britishmuseum.org/collection/image/703506001
https://www.britishmuseum.org/collection/image/1613329177
https://www.britishmuseum.org/collection/image/1613329177


Иллюстрации 893

Илл. 18. Статуя Менады. Римская копия 
с оригинала Скопаса ок. 350 г. до н. э. В. 45 см. 
Мрамор. Дрезден, Художественные собрания. 
Негатив, сер. XX в. Государственный Эрмитаж, 
АНвс6894. Фотограф Боброва Д. А. Фото: 
© Государственный Эрмитаж

Илл. 19. Статуя Демосфена. Римская копия 
с оригинала Полиевкта. 280 г. до н. э. В. 202 см. 
Мрамор. Глиптотека Ни-Карлсберг, Копенгаген, 
инв. 2782. Фото, кон. XIX в. Государственный 
Эрмитаж, АФвс6894. Фото: © Государственный 
Эрмитаж

Илл. 20. Афина, Гея и гигант Алкионей. Битва богов и гигантов. Большой фриз 
Пергамского алтаря. 180–159 гг. до н. э. Общая дл. 113 м., в. 9 м. Мрамор. Берлин, 
Пергамский музей. Фото, сер. XIX в. Государственный Эрмитаж, инв. АФвс 938. 
Фотограф Боброва Д. А. Фото: © Государственный Эрмитаж



Иллюстрации894

Илл. 21. Самоубийство галла и его жены. Скульптурная 
группа. Римская копия с греческого оригинала 
ок. 230–220 гг. до н. э. Высота 211 см. Мрамор. 
Национальный музей Рима, инв. 8608. Фото, кон. 
XIX в. Государственный Эрмитаж, инв.4012. Фото: 
© Государственный Эрмитаж

Илл. 22. Статуя умирающего галла. Римская копия 
с греческого оригинала ок. 230–220 гг. до н. э. В. 93 см. 
Мрамор. Рим, Капитолийский музей, инв. S 747. Фото, 
кон. XIX в. Государственный Эрмитаж, инв. АФвс 4016. 
Фото: © Государственный Эрмитаж

Илл. 23. Голова статуи гиганта. Римская копия 
с греческого оригинала ок. 200 г. до н. э. В. 34, 
6 см. Мрамор. Государственный Эрмитаж, 
инв. ГР 1701. Фотограф Лаврентьев А. Я. Фото: 
© Государственный Эрмитаж

Илл. 24. Голова статуи сына Лаокоона. Римская 
копия с греческого оригинала ок. 200 г. до н. э. 
В. 31, 5 см. Мрамор. Государственный Эрмитаж, 
инв. ГР 1724. Фотограф Лаврентьев А. Я. Фото: 
© Государственный Эрмитаж


	_81w9779509g8
	_hheu8er1ff12
	_7jko2qgboca
	_jd9p1fcgaq0z
	_vxyb2w37jgod
	_cexzzrytgfgw
	_9agj7iutqz8t
	_Hlk59714133
	_83p0uoal835y
	_Hlk59710963
	_Hlk59711170
	_Hlk91624424
	_Hlk62945138
	_Hlk63000873
	_Hlk89009356
	_Hlk63005857
	_Hlk91421953
	_Hlk62991694
	_Hlk62991860
	_Hlk89092788
	_Hlk91624675
	_Hlk103113678
	_Hlk62945208
	_Hlk63011686
	_Hlk89100676
	_Hlk89100982
	_Hlk103099237
	_Hlk103101300
	_Hlk88052922
	_Hlk103099614
	_Hlk103099159
	_Hlk91758965
	_Hlk103099184
	_Hlk103113627
	Bookmark
	_Hlk103091658
	_Hlk92036446
	_Hlk90844601
	_Hlk94969502
	_Hlk93487436
	_Hlk95245232
	_Hlk95249394
	_Hlk95245929
	_Hlk94978350
	_Hlk70177517
	_Hlk61965859
	_Hlk62067520
	_Hlk103463105
	_Hlk103562907
	_Hlk62412780
	_Hlk103630759
	_Hlk62587564
	_Hlk62537847
	_Hlk62537870
	_Hlk62538068
	_Hlk62543242
	_Hlk62538240
	_Hlk62423775
	_Hlk62569388
	_Hlk103560589
	_Hlk103560657
	_Hlk62540114
	_Hlk62540093
	_Hlk62586257
	_Hlk62541446
	_Hlk62587064
	_Hlk62572188
	_Hlk62586746
	_Hlk62578327
	_Hlk62586792
	_Hlk62578273
	_Hlk62543050
	_Hlk62577850
	_Hlk62543269
	_Hlk62423825
	_Hlk62423613
	_Hlk62424116
	_Hlk103630350
	_Hlk62424303
	_Hlk62568634
	_Hlk62569358
	_Hlk103562947
	_Hlk103630687
	_Hlk103563703
	_Hlk62579163
	_Hlk103563307
	_Hlk62535904
	_Hlk62535920
	_Hlk103559773
	_Hlk62586911
	_Hlk62539380
	_Hlk62586973
	_Hlk62542614
	_Ref62953829
	_Ref62954405
	_Ref63002390
	_Hlk63048987
	_Hlk62942464
	_Hlk62942543
	_Hlk62942631
	_Hlk62942644
	_Hlk62942665
	_Hlk62942719
	_Hlk62131810
	_Hlk62118589
	_Hlk61922106
	_Hlk62114560
	_Hlk62213087
	_Hlk62106020
	_Hlk62245827
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk56678314
	_Hlk49334326
	_Hlk49335778
	_Hlk49336266
	_Hlk56702799
	_Hlk79762165
	_Hlk79799412
	_Hlk63076409
	_Hlk79797853
	_Hlk62823388
	_Hlk62848874
	_Hlk62117094
	_Hlk62118822
	_Hlk62119122
	_Hlk62121189
	_Hlk62126141
	_Hlk62130431
	bookmark=id.gjdgxs
	_Hlk96912382
	_Hlk62375345
	_Hlk54005913
	_Hlk63011495
	_Hlk96913692
	_Hlk63010944
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	bookmark=id.1fob9te
	_Hlk105890912
	_Hlk105522057
	_GoBack
	_Hlk62745598
	_Hlk62903449
	_Hlk188955611
	_Hlk10620210711111111123
	_Hlk10620210711111111122
	_Hlk205552168
	_Hlk205188274
	_Hlk205223383
	_Hlk187398919
	_Hlk187313605
	_Hlk105408230
	_Hlk187313929
	_Hlk199150479
	_Hlk196985086
	_Hlk197066993
	_Hlk196487247
	_Hlk196720331
	1-4
	1-5
	_Hlk196488159
	_Hlk196488223
	_Hlk196488321
	_Hlk196488403
	_Hlk198912639
	_Hlk196986183
	_Hlk198898040
	_Hlk198898632
	_Hlk198898999
	_Hlk198898722
	_Hlk198898787
	_Hlk198898825
	_Hlk198896896

