
Р. Р. Вергазов16

УДК 7.032(31), 75.052
ББК 85.143(3)
DOI 10.18688/aa2515-1-1

Р. Р. Вергазов

Урартский фрагмент монументальной росписи 
с изображением мужской головы из Эребуни. 
Контекст находки, атрибуция и вопросы 
реконструкции

Совместная археологическая экспедиция Академии Наук Армянской ССР, ГМИИ им. 
А. С. Пушкина и Управления по охране Госстроя Армянской ССР проводила раскопки 
урартской крепости Эребуни на холме Арин-Берд в 1952–1978 годах. Цитадель Эребуни, 
основанная царем Аргишти I в 782 г. до н. э., представляет особую ценность, поскольку 
является многослойным памятником, сохранившим как урартские (VIII–VII вв. до н. э.), 
так и постурартские культурные слои (VI–IV вв. до н. э.) [10, с. 10–19, 98–109, 142–147].

В ходе полевых исследований холма Арин-Берд археологи открыли целый архитек-
турный комплекс [10, с. 10–19], парадные помещения которого были богато декориро-
ваны монументальной живописью [4, с. 37–53]. К сожалению, большая ее часть сохра-
нилась в виде отдельных отпечатков красочного слоя в археологическом завале после 
падения со стен [4, с. 39]. Но даже с такой степенью сохранности фрагменты росписей 
Эребуни не утратили свои художественные качества и  является эталонной группой 
среди других урартских центров. В  1960–1968  гг. отряд ГМИИ им. А. С. Пушкина 
(далее ГМИИ) проводил раскопки большого зала дворца Аргишти I (т.н. «помещение 
№ 15»), где была обнаружена самая крупная группа фрагментов живописи в Эребуни. 
Найденные росписи выделяются особым разнообразием. Помимо каноничных много-
ярусных композиций на культовую тему (VIII в. до н. э.) здесь были открыты уникальные 
т.н. «светские росписи» с другой тематикой (пасторальные сцены, охота, пейзаж) и иной 
стилистикой [4, с. 38; 7, с. 41, 49]. За исключением Эребуни аналогичные светские сцены 
больше не представлены в монументальном искусстве Урарту. Именно к числу «свет-
ских росписей» из  большого зала и  принадлежит фрагмент росписи с  изображением 
мужской головы.

Этот фрагмент живописи из коллекции Историко-археологического музея-заповед-
ника «Эребуни» (инв. 16/3), был найден отрядом ГМИИ в 1962 году1 (Рис. 1). Фрагмент 
представляет собой отпечаток красочного слоя в  археологическом завале, то есть из-
начально изображение располагалась в  зеркальном отражении. К  сожалению, фраг-
мент был извлечен из культурного слоя с частичной утратой красочного слоя (утрата 

1	 ОР ГМИИ. Ф. 5. Оп. V, р. II. Ед. хр. 25. Л. 8–9.



Искусство Древнего мира 17

составила 30  % от изначального размера фраг-
мента in situ 20×15 см [9, с. 21], после извлечения — 
14,5×10,5 см). Но благодаря акварельной зарисовке 
этого памятника в  культурном слое из  архива 
Арин-Бердского отряда ГМИИ2 мы можем восста-
новить изначальный облик росписи (Илл. 1).

Иконография
Этот участок живописи сохранил изображение 

мужской головы в профиль (Илл. 2). Большой глаз 
миндалевидной формы с крупным круглым зрачком 
изображен в  виде двух дуг. Над ним расположена 
полукруглая широкая линия брови. Подобная трак-
товка глаз и  бровей является традиционной для 
урартского искусства VII в. до н. э., она встречается 
не только в  настенных росписях из  Эребуни [4, 
с. 43–44, 47–48, табл. 15–16, 23–24, 38–39], но и в ме-
таллопластике и искусстве резной кости Урарту [6, 
с. 48–49, 81, 90, рис. 46, 54 илл. II–III]. Волосы на лбу 
обозначены волнистой линией. Борода с округлым 
контуром заполнена однотонным черным цветом. 
Аналогичная трактовка бороды представлена в еще 
одной «светской росписи» с  изображением охот-
ника из большого зала в Эребуни [4, табл. 34]. Губы 
сомкнуты и имеют тот же цвет, что и большая часть 
лица. Впадина над верхней губой выделена проме-
жутком в бороде. Примечательно изображение крупного уха, которое по своему размеру 
занимает три четверти высоты всего лица. Ушная раковина трактована натуралистично 
и детально. Значительная диспропорция в изображении уха и столь тщательная прори-
совка его элементов могут указывать на акцентирование внимания именно к этой части 
головы. Существует соблазн рассматривать ухо как изображение рельефного науша 
или части шлема [13, p. 92, fig.  4.6], однако подобные науши среди урартских шлемов 
не зафиксированы. Эта выделенная деталь, вероятно, могла обладать символическим 
значением. Не исключено, что она могла наделять образ характеристикой «слышащего, 
умеющего слушать», поскольку прием выделения масштабом наиболее значимой части 
изображения (фигуры или части тела) встречается в древневосточном искусстве — на-
пример, глаза в месопотамских статуэтках адорантов из Эшнунны III тыс. до н. э. [13, 
p. 71]. Примечательно, что на знаменитой металлической голове аккадского правителя 
из Ниневии есть следы сознательного повреждения ушей и глаз, как символически зна-
чимых частей царского тела [13, p. 123]. Однако прием выделения масштабом отдельных 
частей фигур в изобразительном искусстве Урарту на сегодняшний день не известен. 

2	 ОР ГМИИ, Ф. 5. Оп. V, р. II. Ед. хр. 83. Л. 4.

Рис. 1. Урартский фрагмент росписи 
с изображением мужской головы in 
situ в раскопе. 1962 г. Монументальная 
живопись. Большой зал дворца Аргишти I 
(т. н. «помещение № 15») в Эребуни, 
Армения. Архивное фото из Отдела 
рукописей ГМИИ им. А. С. Пушкина  
(ОР ГМИИ. Ф. 5, Оп. V, р. II, Ед. хр. 105. Л. 6) 
© ГМИИ им. А. С. Пушкина



Р. Р. Вергазов18

Или же крупные уши могли быть не визуальным символом, а индивидуальной особен-
ностью образа. Хотя, в целом, передача портретности не входила в круг задач офици-
ального искусства Урарту. Так или иначе, мужское лицо в росписи изображено идеали-
зировано и следует общим урартским канонам, но при этом обладает редкой чертой — 
крупным ухом. 

Особого внимания заслуживает головной убор, его утраченный облик позволяет 
воссоздать вышеупомянутая акварельная зарисовка фрагмента (Илл.  1). Голову муж-
чины венчает характерный шлем с небольшим роговидным выступом, встречающийся 
в  доспехе Армянского нагорья с  IX  в. до  н. э. [3, с. 22–24, табл.  IX, рис.  9]. Этот шлем 
состоит из  конический каски и  высокого округлого гребня, идущего с  затылочной 
части. Небольшой гребень, скорее всего, завершался заостренным рогом и, вероятно, 
немного нависал над налобной частью. С задней части шлем дополнительно защищен 
назатыльником, начинающимся за изображением уха. Налобная часть внизу украшена 
пятью горизонтальными линиями. Прямой аналогией этого шлема служат два ранне-
урартских бронзовых шлема с клинописной надписью царя Ишпуини (ок. 830–820 гг. 
до н. э.) из коллекции Римско-германского центрального музея в Майнце (инв. 0.39702; 
0.39703) [3, с. 23, табл. XIII, рис. 9; 14, S. 20, 67, Abb. 27, B. 14–15]. Сходство обнаружива-
ется как в самой форме шлема с роговидным завершением гребня, так и в оформлении 
поверхности горизонтальными линиями в  виде ободков  — по центру шлема и  осно-
ванию. Более того, в верхней части гребня на шлеме с надписью Ишпуини сохранился 
паз в виде желобка с отверстиями для крепления плюмажа из перьев или конского во-
лоса [15, p. 123]. Вероятнее всего, короткий плюмаж мог быть изображен и в росписи 
в виде охристо-красной полосы вдоль всей затылочной стороны шлема. Еще одной па-
раллелью является бронзовый шлем с  роговидным выступом, завершенным головой 
быка IX в. до н. э., из собрания Государственного археологического музея Баварии (инв. 
1979.1181) [15, p. 123, 128, no. 10]. В этом шлеме роговидный выступ также снабжен же-
лобком для плюмажа, перфорированным отверстиями. Но этот шлем несколько отли-
чается от изображения на росписи своей формой за счет более узкого роговидного вы-
ступа и декорации — наличия скульптурной головы быка на выступе и дугообразных 
линий на налобной части. Этот вариант шлема скорее относится к  ассирийскому до-
спеху IX в. до н. э., урартские же шлемы, как правило, более утилитарны с минимальной 
декорацией из горизонтальных ободков и без головы животного в завершении гребня 
[15, p. 123].

Примечательно, что и в местном искусстве древней Армении эпохи среднего железа 
в Тавушской области встречаются изображения схожих шлемов с роговидными греб-
нями. Синхронная с урартским шлемом Ишпуини параллель относится к мелкой пла-
стике из Паравакарского клада IX–VIII вв. до н. э. [3, с. 23, табл. IX, рис. 10]. Похожие гре-
бенчатые шлемы с роговидными выступами венчают головы воинов на бронзовой мо-
дели колесницы из Паравакара IX в. до н. э. (Музей истории Армении, инв. 2468-9) [11, 
p. 117, cat. 80]. При всей обобщенности фигур, форма шлемов с нависающим гребнем 
здесь хорошо прочитывается. Еще одна бронзовая статуэтка воина с длинным копьем 
из Паравакара (Музей истории Армении, инв. 2468-2) также служит близкой аналогией 
шлема с роговидным выступом в виде крупного свисающего гребня [11, p. 116, cat. 79]. 



Искусство Древнего мира 19

В местной мелкой пластике древней Армении этот тип шлемов встречается и в посту-
рартский период. В этой связи можно упомянуть бронзовую статуэтку воина VI–V вв. 
до н. э. из гробницы Айрума (Музей истории Армении, инв. 2225-6) [3, с. 23–24, табл. IX, 
рис. 14; 11, p. 119, cat. 83], на голове которого представлен аналогичный шлем с узким 
роговидным гребнем. Вполне возможно, что в доспехе местных племен этот тип гребен-
чатого шлема доживает до постурартского периода, либо при создании этих статуэток 
мастера ориентировались на более ранние образцы мелкой пластики.

В результате рассмотренный круг аналогий из доспеха и мелкой пластики Армян-
ского нагорья вписывается в  хронологические рамки IX–VIII  вв. до  н. э. с  возможно-
стью существования этого типа шлемов и в постурартский период. Однако в урартском 
доспехе гребенчатые шлемы с  роговидным выступом (тип “Raupenhelm”) [15, p. 123] 
просуществовали относительно короткий период — в эпоху Сардури I (ок. 840–830 гг. 
до  н. э.) и  Ишпуини (ок. 830–820  гг. до н. э.) [5, с. 166–167]. Этот раннеурартский тип 
шлема был заимствован из  хеттского боевого доспеха [3, с. 22–23]. Уже в  период со-
вместного правления Ишпуини и его сына Менуа (ок. 820–810 гг. до н. э.) в Урарту была 
проведена военная реформа и с этого времени, и вплоть до падения Ванского царства 
в урартском доспехе будут преобладать остроконечные шлемы конической формы асси-
рийского типа [3, с. 25–30, 33], многочисленные образцы которых были найдены в урар-
тских крепостях Ванского региона и Армении [15, p. 131, no. 16; 14, S. 64–66, Abb. 29–30, 
34, B. 11–13, C. 12–17, E. 3–4].

Таким образом, изображение мужской головы из  фрагмента росписи в  Эребуни 
находит прямые аналогии в  памятниках изобразительного искусства и  материальной 
культуры Урарту IX–VII вв. до н. э. 

На акварельной зарисовке также сохранилась ныне утраченная верхняя часть ро-
списи. Фигура мужчины располагалась на голубом фоне, который является типичными 
для урартских росписей Эребуни [4, табл. 15, 21, 23, 25, 27–28]. Сцену сверху завершал 
однотонный охристый ярус, над ним располагался голубой фриз с геометрическим ор-
наментом в виде красных ромбовидных фигур. Вполне возможно, что изначально этот 
орнаментальный фриз мог напоминать изображение рядов красных ромбов с кругами 
из еще одного фрагмента росписи, найденного в 1962 г. на том же участке «помещения 
№ 15» в Эребуни3 (Илл. 3). 

При всей каноничности мужская голова из росписи обладает двумя отличительным 
чертами: определенной индивидуальной характеристикой и  редким типом головного 
убора, который может выступать в качестве хрономаркера. Именно эти особенности, 
на наш взгляд, предоставляют возможность аргументированной интерпретации этого 
образа.

История изучения росписи
В первой публикации росписи 1963  года в  отчете С. И. Ходжаш сделала предвари-

тельный вывод, что на росписи изображена голова божества, стоящего на священном 
животном [9, с. 21]. По мнению С. И. Ходжаш, атрибутом божества служит головной 

3	 ОР ГМИИ. Ф. 5. Оп. V, р. II. Ед. хр. 25. Л. 8; ОР ГМИИ. Ф. 5. Оп. V, р. II. Ед. хр. 83. Л. 16.



Р. Р. Вергазов20

убор и  бородатый «портрет». В  качестве аналогий приводятся роспись с  изображе-
нием бога, стоящего на льве, из Эребуни [4, табл. 46] и фрагменты рельефа с богом Тей-
шебой из Адильджеваза [9, с. 21; 6, с. 96–98, рис. 61]. В совместной статье первооткры-
вателей Эребуни о росписях 1968 года интерпретация росписи изменилась — авторы 
стали рассматривать мужскую голову как изображение «царя Аргишти или Сардури» 
в  сцене инвеституры, в  которой напротив царя представлена фигура бога Халди на 
льве [8, с. 172–173]. В коллективной монографии об Эребуни 1979 года роспись с муж-
ской головой вновь стали интерпретировать как изображение бога Халди из  сцены 
коронования царя Аргишти I наподобие композиции инвеституры ассирийского царя 
Саргона  II в  рельефах Дур-Шаррукина [10, с. 57, илл. 40]. В  книге о  доспехе древней 
Армении 1986  года С. А. Есаян при анализе головного убора на фрагменте с  мужской 
головой предположил, что при создании этой росписи урартский художник мог ориен-
тироваться на более раннюю живопись эпохи Ишпуини или Менуа (IX в. до н. э.) из сто-
лицы Тушпы или же мастер «изобразил все того же Халди в чередующейся композиции 
росписей» [3, с. 22–23]. В своей статье о росписях Эребуни 2005 года армянский специ-
алист Ф. И. Тер‑Мартиросов по-новому атрибутировал фрагмент с  мужской головой. 
На основе сопоставления головного убора с  коническими шлемами из  монет Сидона 
и манеры исполнения черт лица автор пришел к выводу о его принадлежности к посту-
рартской (ахеменидской) живописи Эребуни VI–IV вв. до н. э. [7, с. 56]. Однако выше-
рассмотренный материал урартских гребенчатых шлемов и аналогий в мелкой пластике 
древней Армении IX–VII вв. до н. э., как и особенности иконографии не подтверждают 
гипотезу о постурартской датировке.

По нашему мнению, приведенные доводы в  пользу интерпретации фрагмента как 
изображения бога Халди не кажутся достаточно убедительными. Наличие бороды не 
является обязательным атрибутом иконографии урартских божеств. И в  монумен-
тальном, и в прикладном искусстве Урарту кон. IX–VII вв. до н. э. встречаются варианты 
изображений безбородых богов4. Головной убор в виде шлема с роговидным выступом 
также не характерен для иконографии урартских богов. Как правило, они изображались 
в тиарах с рогами, хотя в некоторых памятниках урартской металлопластики сохрани-
лись образы богов в остроконечных шлемах [6, с. 81, рис. 46; 14, S. 85, Abb. 48]. Наличие 
индивидуальной черты — диспропорции в изображении крупного уха также отличает 
эту роспись от идеализированных и каноничных изображений урартских божеств, как 
правило, не наделяемых портретной характеристикой.

Мы могли бы интерпретировать мужскую голову на этом фрагменте росписи как 
изображение урартского царя в боевом доспехе или воина. Но в акварельной зарисовке 
сохранилась одна деталь головного убора, которая однозначно принадлежит к  атри-
бутам урартских богов (Илл. 1). В верхней части гребня шлема выступает небольшой 
круг с точкой, который, скорее всего, является редуцированным изображением соляр-
ного диска, венчающего головные уборы богов Урарту [15, p. 171]. Этот атрибут вос-
ходит к ассирийской изобразительной традиции I тыс. до н. э. [14, S. 179, Abb. 129; 13, 
4	 Фрагмент бронзового щита эпохи Ишупини-Менуа из Верхнего Анзафа [14, S. 85, Abb. 48], Тейшеба 
на рельефе из Адильджеваза [6, рис. 61], крылатые божества на рельефе базы колонны из Кеф Калеси 
[15, p. 314–315, figs 3a–b].



Искусство Древнего мира 21

p. 266, 11.14]. Наиболее детальные изображения солярного диска с многолучевой звездой 
в центре и основанием в виде пары завитков встречаются в урартской скульптуре [6, 
с. 96, рис. 61] и некоторых памятниках бронзовой пластики [6, с. 55, рис. 26; 15, p. 269, 
no. 10]. Но в большинстве произведений урартской металлопластики и ювелирного ис-
кусства, в том числе с надписями царей Ишпуини, Менуа, Аргишти I и Сардури II [14, 
S. 69, 95, 100, 108, Abb. 29–30, 63, 73, 82] кон. IX–VII вв. до н. э., этот атрибут изобража-
ется на головных уборах богов в обобщенном виде как выступающий круг или шар [15, 
p. 165, 167, 169, 220, 291, 295, fig. 3, nos. 3–4, 6–7, 21, 1, 8]. Кроме того, часть линий гори-
зонтальных ободков шлема могли принадлежать к изображению основания рогов, сим-
волизирующих в урартском искусстве божественный статус образа [5, с. 226; 15, p. 171]. 

В результате особенности иконографии позволяют нам с определенной долей уве-
ренности интерпретировать мужскую голову на фрагменте росписи из Эребуни как не-
обычное изображение урартского бога, но однозначно отнести этот образ именно к богу 
Халди не представляется возможным из-за слишком малого участка сохранившейся жи-
вописи. Не исключено, что наличие раннеурартского шлема с гребнем могло указывать 
на военные функции божества, в таком случае на росписи мог быть изображен урар-
тский бог грома Тейшеба или бог войны Хутуини, но это всего лишь предположение.

Археологический контекст находки
Для корректной атрибуции этого фрагмента росписи крайне важен археологический 

контекст находки и культурный слой. В архиве отряда ГМИИ нам удалось найти све-
дения о контексте находки этой росписи. Отчет С. И. Ходжаш о работе отряда ГМИИ 
на холме Арин-Берд за сезон 1962 года содержит сведения о том, что фрагмент росписи 
с мужской головой был найден упавшим со стены в юго-восточном углу «помещения 
№ 15» почти на уровне пола5. Из полевого дневника А. А. Демской за 1962 год нам из-
вестно, что эта роспись, скорее всего, была открыта 3 августа 1962 г. в завале из упавшей 
со стен живописи, она располагалась в грунте тремя слоями, глубина залегания первого 
слоя — 40 см, второго — 60 см, третьего — 80 см, раскоп вели на глубине 1,10 м6. Ранее 
в этом же культурном слое был обнаружен край угла с обмазкой однотонного голубого 
цвета. Фрагменты фигуративной живописи относились к  третьему слою на глубине 
1,90 м. Благодаря другому полевому дневнику отряда ГМИИ нам удалось восстановить 
стратиграфию культурных слоев «помещения № 15»7. Верхние два слоя (50 и 80 см) при-
надлежат к  постурартской перестройке большого зала в  эпоху Ахеменидов VI–IV  вв. 
до н. э. В этом постурартском слое не обнаружены следы росписей [2, с. 20]. Третий слой 
толщиной в 10 см сформирован вымосткой из вторично использованных фрагментов 
урартских карасов, которые образуют второй пол «помещения №  15» постурартской 
эпохи. Четвертый и пятый культурные слои (50 и 90 см) относятся к первоначальному 
урартскому периоду существования большого зала. Именно в этих слоях были открыты 
все фрагменты росписей, которые упали или были специально сбиты со стен в  забу-
товку для нового пола [2, с. 20]. Согласно этой стратиграфии фрагмент росписи с муж-
5	 ОР ГМИИ. Ф. 5. Оп. V, р. II. Ед. хр. 25. Л. 2, 8–9.
6	 ОР ГМИИ. Ф. 5. Оп. V, р. II. Ед. хр. 68. Л. 7–7об.
7	 ОР ГМИИ. Ф. 5. Оп. V, р. II. Ед. хр. 70. Л. 13. 



Р. Р. Вергазов22

ской головой был открыт в четвертом культурном слое забутовки (глубина 1,90 м), ко-
торый однозначно принадлежит к урартскому периоду существования большого зала 
в Эребуни. Контекст находки также не подтверждает атрибуцию этой росписи как па-
мятника постурартской живописи VI–IV вв. до н. э. Но существенные отличия в сти-
листке двух групп росписей (культовой многоярусной и «светской живописи») свиде-
тельствуют о двух разных этапах в создании настенных росписей из «помещения № 15» 
в Эребуни. Дополнительным подтверждением служат находки некоторых двухслойных 
фрагментов живописи, в которых «светские росписи» нанесены поверх культовых мно-
гоярусных композиций [2, с. 20].

Фрагмент живописи с мужской головой, на наш взгляд, относится к позднеурарт-
ским «светским росписям» эпохи Русы II — Сардури III (1 пол. — последн. треть VII в. 
до н. э.) из большого зала дворца в Эребуни. Позднеурартская атрибуция связана с не-
обычной иконографией этой росписи. Изображение урартского бога здесь отходит от 
канона VIII  в. до  н. э. В  идеализированный образ божества вводится диспропорция 
в изображении уха, что необычно для сакрального образа. Маловероятно, что в такой 
манере могли представлять верховного бога Халди, культ которого и уступает свои ли-
дирующие позиции в VII в. до н. э., но остается основным для царской религии Урарту. 
Головной убор также не стандартен. Вместо привычных изображений тиар или остро-
конечных шлемов с  рогами на головах богов, здесь представлен шлем с  роговидным 
выступом, отсылающий к раннеурартскому доспеху кон. IX в. до н. э. При этом мастер 
не забывает указать на сакральный статус фигуры с помощью обобщенного солярного 
диска вверху шлема. За исключением этой росписи нам неизвестны параллели изобра-
жений гребенчатых шлемов в искусстве Урарту. 

Но в позднеурартских «светских росписях» из Эребуни прослеживаются ретроспек-
тивные тенденции в виде обращения к темам и символам, связанным с эпохой расцвета 
и былым успехом урартского царства в кон. IX–VIII в. до н. э. В этой связи следует упомя-
нуть еще один фрагмент «светской росписи» из «помещения № 15» в Эребуни с изобра-
жением процессии верблюдов из собрания ГМИИ (инв. У-412) [10, с. 62, 84, 92, илл. 59, 
72]. В царстве Урарту верблюды оставались редкими экзотическими животными и ассо-
циировались с военными трофеями, добытыми в походах урартскими царями кон. IX — 
2 пол. VIII вв. до н. э. [1, с. 29]. Изображение целой процессии верблюдов могло отсылать 
знающего зрителя к теме богатой военной добычи и крупных побед, столь не хватавших 
в  эпоху заката царства Урарту [5, с. 111–116]. Вероятно, схожее ретроспективное на-
правление предопределило выбор именно раннеурартского гребенчатого шлема в каче-
стве головного убора божества, поскольку он относится к эпохе Ишпуини, в правление 
которого закладываются основы урартского государства [5, с. 61–62]. 

Поэтому, на наш взгляд, изображение раннеурартского гребенчатого шлема в  ро-
списи обладает особым смысловым содержанием и  является осознанным шагом ма-
стера, который обращается к важной ретроспективной теме для прославления былого 
могущества царства Урарту. Возможно, при создании этой живописной сцены урарт-
ский художник мог обращаться к  более ранним росписям эпохи Ишпуини и  Менуа 
из  столицы Тушпы [3, с. 23]. Наличие боевого шлема с  роговидным выступом может 



Искусство Древнего мира 23

свидетельствовать о военной роли изображенного божества, что перекликается с функ-
циями урартских богов Тейшебы и Хутуини.

Время создания светской росписи с мужской головой, скорее всего, относится к пе-
риоду Русы II — Сардури III. Дополнительным доказательством этой атрибуции явля-
ются новые находки совместной армяно-французской экспедиции в Эребуни, которая 
в сезонах 2014–2016 гг. обнаружила следы мощного землетрясения в цитадели. Это зем-
летрясение могло произойти в начале VII в. до н. э. и разрушить некоторые сооружения 
на холме Арин-Берд [12, p. 134–135, fig. 2]. Именно к этому времени можно отнести об-
новление настенной живописи «помещения №  15» в  Эребуни, в  результате которого 
и  могла появиться группа «светских росписей». По своей стилистике она в  большей 
степени приближается к позднеассирийскому искусству эпохи Саргонидов (кон. VIII–
VII вв. до н. э.) из Дур-Шаррукина, Тиль-Барсипа и Ниневии [10, c. 55–68], но в своей 
основе сохраняют урартскую иконографию.

Варианты реконструкции
Мы можем воссоздать эту сцену лишь частично и с гипотетическими вариациями. 

Скорее всего, изначально фрагмент живописи с  мужской головой представлял собой 
композицию в  виде центрального широкого голубого фриза с  богом в  шлеме и, воз-
можно, других фигур. Фриз в  верхней части окаймляли орнаментальные полосы. На 
основе еще одного фрагмента росписи из  раскопок большого зала 1962  года (Илл.  3) 
можно реконструировать верхнюю орнаментальную полосу, так как по своему рисунку 
и ромбовидной форме она напоминает аналогичный регистр на акварельной зарисовке, 
где изображена красная ромбовидная фигура. Вероятнее всего, над фигурой в  шлеме 
располагался декоративный фриз с геометрическим орнаментом из рядов ромбов, укра-
шенных зигзагами и  кругами. Подобный геометрический орнамент больше не встре-
чается в росписях Эребуни. В нижней части сцену мог завершать аналогичный орна-
ментальный фриз или же однотонный бордюр, вероятно, голубого цвета. Такой бордюр 
с голубой краской был найден на краю угла «помещения № 15» в сезоне 1962 года8. Пред-
ложенный в коллективной статье 1968 года вариант реконструкции фигуры бога (Рис. 2) 
на основе еще одного фрагмента живописи с  нижней частью длинных одеяний [8, 
рис. 4,1] является не вполне корректным, поскольку этот фрагмент был найден в другом 
помещении (малом зале дворца) и  отличается по своему размеру [4, с. 42, табл.  13]. 
А изображение согнутой руки из реконструкции 1968 года было взято из еще одного 
фрагмента живописи (ГМИИ, инв. У-418), открытого в  следующем сезоне 1963  года9. 
Скорее всего, этот фрагмент с  рукой принадлежит к  другой композиции с  шествием 
богов [4, с. 44, табл. 15–16] и для корректного расположения должен быть повернут на 
90°. Но в целом иконография урартских божеств подразумевает изображение длинного 
одеяния в виде платья с короткими рукавами и обвернутого вокруг него длинного по-
лотна ткани с бахромой. В изображении урартских божеств, как правило, одеяния богато 
украшалась растительным и геометрическим орнаментом [6, рис. 47, 61, илл. XII–XIII]. 

8	 ОР ГМИИ. Ф. 5. Оп. V, р. II. Ед. хр. 68. Л. 7–7об.
9	 ОР ГМИИ. Ф. 5. Оп. V, р. II. Ед. хр. 106. Л. 22–23. Фото 37–39.



Р. Р. Вергазов24

Поскольку нижняя часть сцены полностью отсут-
ствует даже во фрагментарном виде, мы можем лишь 
предложить возможные варианты ее реконструкции на 
основе аналогий в монументальном и прикладном ис-
кусстве Урарту. Привлечение прикладных памятников 
в качестве параллелей в этом контексте оправдано, по-
скольку их объединяет унифицированный урартский 
стиль, который может транслироваться из  монумен-
тальных в прикладные формы.

Фигура бога в  шлеме могла быть изображена сто-
ящим в  шаге на своем культовом животном (льве, 
быке или миксоморфном рогатом льве с  крыльями) 
[6, рис.  61; 14, S. 85, Abb. 48; 15, p. 314–315, fig.  3] или 
просто стоящим. Фигура сидящего на троне бога менее 
вероятна; такой вариант иконографии не зафикси-
рован в настенной живописи Урарту — он встречается, 
главным образом, в урартских медальонах, некоторых 
узких поясах и вотивных плакетках [15, p. 160–159, 164, 
167, 175, 227, figs 1, 6, 15, nos. 3, 6.3, 17]. Общая тематика 
сцены также могла быть различной. Первый вариант 
реконструкции росписи связан со сценой совершения 
ритуала, в которой изображена фигура бога в шлеме. 
Самый распространенный тип этой сцены в  офици-
альном искусстве Урарту представлен обрядом очи-
щения возле священного дерева [6, рис. 41, 61, 66, 72; 
10, илл.  61–63, 70–71; 14, Abb.  29–32, 35, 82, 114a–d]. 
Второй вариант сцены предполагает изображение 
процессии богов. По аналогии с  еще одним фраг-
ментом живописи из «помещения № 15» в Эребуни [4, 
с. 44, табл. 15–16] фигуры нескольких богов представ-
лены во время ритуального шествия. Третий вариант 
реконструкции связан с  жертвоприношением или 
предстоянием перед божеством. В  таком случае по-
мимо бога в сцене могли быть изображены фигура про-
сителя и рядом с ним жертвенное животное или одна 
фигура адоранта с поднятыми руками в молитвенном 
жесте [15, p. 164–167, 176, 291, 292, figs 1–2, 17, nos. 1–4]. 
Четвертый вариант представлен редкой сценой инве-
ституры, в которой изображение бога находилось на-
против фигуры урартского царя. И последний пятый 
вариант реконструкции связан со сценой военного 
триумфа, здесь фигура бога в гребенчатом шлеме могла 
помогать урартским воинам победить врагов, как на 

Рис. 2. Вариант графической 
реконструкции росписи с мужской 
головой из Эребуни. Монументальная 
живопись. Большой зал дворца 
Аргишти I (т. н. «помещение № 15») 
в Эребуни, Армения. Воспроизводится 
по: [8, Рис. 4,1]



Искусство Древнего мира 25

фрагменте щита из Верхнего Анзафа [14, S. 85, Abb. 48]. На наш взгляд, наиболее веро-
ятны первый, второй и пятый вариант реконструкции сцены этой росписи, поскольку 
первый вариант получил повсеместное распространение в искусстве Урарту, второй — 
имеет близкую аналогию в  крупном фрагменте живописи из  «помещения №  15» [4, 
табл. 15], а пятый — согласуется с необычным головным убором бога.

В зависимости от реконструкции сцены варьируются жесты и  предметы в  руках 
божества. В первом варианте руки божества могут быть приподняты, в них, как пра-
вило, изображались плод священного дерева (гранат или шишка) [10, илл.  70–71; 15, 
p. 165, fig. 3] и ритуальный сосуд (ситула или чаша) [6, рис. 61; 15, p. 314–315, figs 3a–b; 
14, Abb. 82]. Во втором варианте вместо плода также возможно изображение стилизо-
ванной ветки дерева с пальметтами, как на фрагменте живописи из большого зала [4, 
табл. 15]. При третьем варианте одна рука бога изображалась приподнятой в благослов-
ляющем жесте, а во второй — могли быть представлены лук [15, p. 165, no. 4; 14, Abb. 32, 
63, 65, 73], штандарт [15, p. 292–294, 306, nos. 2, 4–5, 7] или ветка священного дерева [4, 
табл. 15]. В четвертом варианте у божества также могла быть приподнята рука в благо-
словляющем жесте, а второй рукой он мог держать кольцо или жезл как символ власти 
и инвеститурный знак [4, табл. 46; 15, p. 87, no. 44; 14, Abb. 59]. И при пятом варианте 
в руках божества могли быть изображены пучки молний (атрибуты Тейшебы) или раз-
личное вооружение: копье, лук и стрелы, булава, топор или меч вместе со щитом. Такие 
варианты доспеха и вооружения богов представлены на фрагменте щита из Верхнего 
Анзафа, который служит основой для реконструкции подобных сцен [14, S. 85, Abb. 48]. 
Каждый из предложенных вариантов реконструкции сцены имеет право на существо-
вание, так как корпус находок фрагментов росписей с этого участка «помещения № 15» 
не позволяет однозначно воссоздать композицию.

Подводя итог, следует отметить, что контекст находки и особенности иконографии 
позволяют атрибутировать фрагмент росписи с изображением мужской головы из Эре-
буни как произведение позднеурартской живописи VII в. до н. э. Эта роспись сохранила 
нестандартное изображение урартского бога в гребенчатом шлеме, которое за исклю-
чением Арин-Берда больше не известно в монументальной живописи Урарту. Особая 
ценность этого фрагмента росписи заключается в том, что он наглядно показывает про-
цесс развития позднеурартского искусства VII в. до н. э. Изображение мужской головы 
отходит от строгих канонов VIII в. до н. э. Мастер вводит новый элемент (увеличенное 
ухо) в традиционную иконографию, а также обращается в прошлое за источником вдох-
новения, создавая ретроспективную линию «золотого века» царства Урарту (кон. IX — 
сер. VIII вв. до н. э.) в росписях Эребуни.

Литература

1.	 Вергазов Р. Р. «Корабли пустыни»: изображения верблюдов на фрагменте настенной росписи из Эре-
буни // Материалы отчетной научной сессии, посвященной итогам работы Государственного музея 
изобразительных искусств имени А. С. Пушкина за 2020 год. Сборник статей. — М., 2022. — С. 25–34.

2.	 Вергазов Р. Р. Урартский фрагмент настенной живописи с тремя воинами из Эребуни. Контекст на-
ходки, атрибуция и иконография // Актуальные проблемы теории и истории искусства: сб. науч. 



Р. Р. Вергазов26

статей. Вып. 13  /  Под ред. А. В. Захаровой, С. В. Мальцевой, Е. Ю. Станюкович-Денисовой.  — МГУ 
имени М. В. Ломоносова; СПб.: НП-Принт, 2023. — С. 12–24. — DOI 10.18688/aa2313-1-1.

3.	 Есаян С. А. Доспех древней Армении. — Ер.: Изд-во Ереванского университета, 1986. — 88 с. 
4.	 Оганесян К. Л. Росписи Эребуни. — Ер.: АН АрмССР, 1973. — 83 с.
5.	 Пиотровский Б. Б. Ванское царство (Урарту). — М.: Изд-во восточной литературы, 1959. — 260 с.
6.	 Пиотровский Б. Б. Искусство Урарту. VIII–VI вв. до н. э. — Л.: Гос. Эрмитаж, 1962. — 164 с.
7.	 Тер-Мартиросов Ф. И. Фрески Эребуни урартского и ахеменидского времени // Вестник обществен-

ных наук. Ер.: Изд. АН РА. — 2005. — № 1. — С. 40–65. 
8.	 Трухтанова Н. С., Ходжаш С. И., Оганесян К. Л. Росписи Эребуни // Сообщения ГМИИ им. А. С. Пуш-

кина. М.: Советский художник. — 1968. — Вып. IV. — С. 164–175.
9.	 Ходжаш С. И. Раскопки в Эребуни в 1962 году // Тезисы докладов научной сессии, посвященной ито-

гам работы Государственного музея изобразительных искусств имени А. С. Пушкина за 1962 год. — 
М., 1963. — С. 20–21.

10.	 Ходжаш С. И., Трухтанова Н. С., Оганесян К. Л. Эребуни. Памятник Урартского зодчества VIII–VI в. 
до н. э. — М.: Искусство, 1979. — 167 с.

11.	 A Glance from the Bronze Age. The Album–catalogue. The History Museum of Armenia.  — Yerevan, 
2016. — 160 p.

12.	 Badalyan M. From Erebuni to Karmir blur: Some Remarks on the Establishment of the city of Teishebaini 
// The Countries and peoples of the Near and Middle East. — 2020. — Vol. XXXIII/1. — P. 131–140. 

13.	 Bahrani Z. Mesopotamia: Ancient Art and Architecture. — London: Thames & Hudson, 2017. — 376 p.
14.	 Seidl U. Bronzekunst Urartus. — Mainz am Rhein: von Zabern, 2004. — 218 S. 
15.	 Urartu: A Metalworking Center in the First Millennium B. C. E. / Ed. R. Merhav. — Tel Aviv: Sabinsky Press 

Ltd., 1991. — 364 p.

Название статьи. Урартский фрагмент монументальной росписи с изображением мужской головы 
из Эребуни. Контекст находки, атрибуция и вопросы реконструкции

Сведения об авторе. Вергазов, Рамиль Рафаилович  — кандидат искусствоведения, ведущий ис-
кусствовед. Государственный музей изобразительных искусств имени А. С. Пушкина, ул. Волхонка, 12, 
Москва, Российская Федерация, 119019; vergazov-ramil@yandex.ru; SPIN-код: 5797-5459; ORCID: 0000-
0002-8354-5940; Scopus ID: 57217180400

Аннотация. Фрагмент монументальной живописи с изображением мужской головы из коллекции 
Историко-археологического музея-заповедника «Эребуни» (инв. 16/3)  был открыт в  ходе раскопок 
урартской крепости Эребуни совместной археологической экспедицией Академии Наук Армянской 
ССР, ГМИИ им. А. С. Пушкина и Управления по охране Госстроя Армянской ССР в 1962 г. Этот фраг-
мент росписи относится к декорации большого зала дворца Аргишти I (т. н. «помещение № 15»), иссле-
дования которого проводил отряд ГМИИ. Живопись из большого зала обладает особым характером. 
Помимо каноничных многоярусных композиций VIII в. до н. э., здесь были найдены уникальные т.н. 
«светские росписи», которые по своей тематике и стилю выделяются среди монументального искусства 
Урарту. Именно к группе «светских росписей» и относится изображение мужской головы с чертами, не 
характерными для официального искусства Урарту. Такая манера исполнения привлекла внимание пер-
вооткрывателей Эребуни, которые неоднократно публиковали этот памятник, интерпретировали его 
как голову бога Халди или царя Аргишти, а также предлагали варианты реконструкции. Но исследова-
тели не затрагивали вопроса атрибуции этой росписи, считая ее урартской. Благодаря работе с архивом 
археологического отряда ГМИИ автору удалось установить контекст находки фрагмента и определить 
культурный слой, к которому относится роспись. К сожалению, этот важный фрагмент был извлечен 
из культурного слоя со значительными утратами живописной поверхности. Для решения вопроса его 
корректной реконструкции автором привлечена акварельная зарисовка фрагмента 1962 г. из архивных 
материалов отряда ГМИИ, проливающая свет на изначальный облик портрета. Стиль, иконография 
и археологический контекст находки позволяет нам атрибутировать этого фрагмент росписи как позд-
неурартскую живопись VII в. до н. э. из Эребуни. В статье показано, что для позднеурартского периода 
характерны и определенная «ретроспективность» (обращение к наследию кон. IX — сер. VIII вв. до н. э.) 
и некоторые новые тенденции.

Ключевые слова: монументальная живопись, роспись с  мужской головой, Урарту, Эребуни, 
раскопки Арин-Берда, отряд ГМИИ им. А. С. Пушкина, иконография, атрибуция, архивные материалы, 
реконструкция

mailto:vergazov-ramil@yandex.ru


Искусство Древнего мира 27

Title. Urartian Painting Fragment with a Male Head from Erebuni: Archaeological Context, Attribution, 
and Reconstruction

Author. Vergazov, Ramil R.  — Ph.  D., senior art historian. The Pushkin State Museum of Fine Arts, 
Volkhonka ul., 12, 119019  Moscow, Russian Federation; vergazov-ramil@yandex.ru; SPIN-code: 5797-5459; 
ORCID: 0000-0002-8354-5940; Scopus ID: 57217180400

Abstract. A mural fragment depicting a male head from the collection of the Erebuni Historical-
Archaeological Reserve-Museum (inv. 16/3) was discovered at Erebuni by a joint archaeological expedition of 
the Academy of Sciences of the Armenian SSR, the Pushkin State Museum of Fine Arts and the Department for 
the Protection of the Gosstroy of the Armenian SSR in 1962. This fragment belongs to murals of the large hall 
of the palace of Argishti I (the so-called “room No. 15”), the excavations of which were carried out by a research 
team from the Pushkin State Museum of Fine Arts. In addition to the multi-tiered compositions of the 8th 
century B. C., the unique “secular paintings” were unearthed in the large hall, which stand out in the corpus of 
Urartian monumental art. The mural fragment with the male head belongs to this group. This unusual painting 
was repeatedly published, interpreted as the head of the god Haldi or king Argishti, with several versions of 
reconstruction. But, publications did not touch upon the issue of its attribution. The author managed to find 
information about the archeological context of the fragment’s discovery in the archive of the Pushkin State 
Museum of Fine Arts. To resolve the issue of its correct reconstruction, the author used a watercolor sketch 
of the fragment from 1962, shedding light on the original appearance of the image. The style, iconography, 
and archaeological context allow us to attribute this mural as the late Urartian painting of the 7th century 
B. C. Moreover, the author proposes to read the shape of the helmet as “retrospective” (appealing to the visual 
culture of the late 9th — early 8th centuries B. C.) and the introduction of the exaggerated ear as an innovative 
feature.

Keywords: wall paintings, mural with a male head, Urartu, Erebuni, excavations of Arin-Berd, detachment 
of the Pushkin State Museum of Fine Arts, iconography, attribution, archival materials, reconstruction

References 

A Glance from the Bronze Age. The Album–catalogue. The History Museum of Armenia. Yerevan, 2016. 
160 p.

Badalyan M. From Erebuni to Karmir blur: Some Remarks on the Establishment of the city of Teishebaini. 
The Countries and peoples of the Near and Middle East, 2020, vol. XXXIII/1, pp. 131–140 (in Armenian). 

Bahrani Z. Mesopotamia: Ancient Art and Architecture. London, Thames & Hudson, 2017. 376 p.
Castelluccia M.; Dan R. Urartian Bronze Helmets. Ancient Civilizations from Scythia to Siberia, iss.№19/2, 

2013, pp. 277–313.
Esayan S. A. Dospekh drevnei Armenii (Armor of ancient Armenia). Yerevan, Yerevan University Publ., 1986. 

88 p. (in Russian).
Khodzhash S. I. Excavations at Erebuni in 1962. Tezisy dokladov nauchnoi sessii, posvyashchennoi itogam 

raboty Gosudarstvennogo muzeia izobrazitel’nykh iskusstv imeni A. S. Pushkina za 1962 god (Abstracts of reports 
of the scholar session dedicated to the results of the work of The Pushkin State Museum of Fine Arts for 1962). 
Moscow, 1963, pp. 20–21 (in Russian).

Khodzhash S. I.; Trukhtanova N. S.; Oganesyan K. L. Erebuni. Pamyatnik Urartskogo zodchestva VIII–VI v. 
do n. e. (Erebuni. Monument of Urartian architecture of the 8th–6th centuries B. C.). Moscow, Iskusstvo Publ., 1979. 
168 p. (in Russian).

Merhav R. (ed.). Urartu: A Metalworking Center in the First Millennium B. C. E. Tel Aviv, Sabinsky Press. 
Ltd., 1991. 364 p.

Oganesyan K. L. Rospisi Erebuni (Wall Paintings of Erebuni). Yerevan, The Academy of Sciences of the Ar-
menian SSR Publ., 1973. 83 p. (in Russian).

Piotrovskii B. B. Vanskoe tsarstvo (Urartu) (The Kingdom of Van (Urartu)). Moscow, Oriental literature 
Publ., 1959. 260 p. (in Russian).

Piotrovskii B. B. Iskusstvo Urartu. VIII–VI vv. do n. e. (Art of Urartu. VIII–VI cent. B. C.). Leningrad, The 
State Hermitage Museum Publ., 1962. 164 p. (in Russian).

Seidl U. Bronzekunst Urartus. Mainz am Rhein, von Zabern, 2004. 218 p. (in German).

mailto:vergazov-ramil@rambler.ru


Р. Р. Вергазов28

Ter-Martirosov F. I. Frescoes of Erebuni of the Urartian and Achaemenid periods. Vestnik obshchestvennyh 
nauk (Gerald of Social Sciences), 2005, no. 1, pp. 40–65 (in Russian).

Trukhtanova N. S.; Khodzhash S. I.; Oganesyan K. L. Paintings of Erebuni. Soobshcheniya GMII im. 
A. S. Pushkina (Bulletin of the Pushkin State Museum of Fine Arts), 1968, iss. IV, pp. 164–175 (in Russian).

Vergazov R. R. Ships of the Desert”: images of camels on a fragment of a wall painting from Erebuni. Mate-
rialy otchetnoi nauchnoi sessii, posvyashchennoi itogam raboty Gosudarstvennogo muzeia izobrazitel’nykh iskusstv 
imeni A. S. Pushkina za 2020  god. Sbornik statei (Proceedings of the reporting scholar session dedicated to the 
results of the work of The Pushkin State Museum of Fine Arts for 2020. Collected papers). Moscow, 2022, pp. 25–
34 (in Russian).

Vergazov R. R. Urartian Wall Painting Fragment with Three Warriors from Erebuni: Archaeological Con-
text, Attribution, and Iconography. Zakharova A. V.; Maltseva S. V.; Staniukovich-Denisova E. Iu. (eds). Actual 
Problems of Theory and History of Art: Collection of articles, vol. 13. Lomonosov Moscow State University; St. 
Petersburg, NP-Print Publ., 2023, pp. 12–24 (in Russian). DOI 10.18688/aa2313-1-1



Иллюстрации 887

Илл. 1. Зарисовка фрагмента росписи с изображением 
мужской головы в раскопе. 1962 год. Совместная 
экспедиция Института истории АН Армянской ССР 
и ГМИИ им. А. С. Пушкина в Эребуни, Армения. 
Акварельная зарисовка из Отдела рукописей ГМИИ  
им. А. С. Пушкина (ОР ГМИИ. Ф. 5, Оп. V, р. II, Ед. хр. 83. 
Л. 4) © ГМИИ им. А. С. Пушкина

Илл. 2. Урартский фрагмент росписи с изображением 
мужской головы. VII в. до н. э., Монументальная 
живопись. Большой зал дворца Аргишти I  
(т. н. «помещение № 15») в Эребуни, Армения.  
Историко-археологический музей-заповедник «Эребуни» 
(инв. 16/3). Фото Р. Р. Вергазова, 2022

Илл. 3. Зарисовка фрагмента росписи с орнаментом 
в виде ромбов в раскопе. 1962 год. Совместная 
экспедиция Института истории АН Армянской ССР 
и ГМИИ им. А. С. Пушкина в Эребуни, Армения. 
Акварельная зарисовка из Отдела рукописей ГМИИ  
им. А. С. Пушкина (ОР ГМИИ. Ф. 5, Оп. V, р. II, Ед. хр. 83. 
Л. 16) © ГМИИ им. А. С. Пушкина


	_81w9779509g8
	_hheu8er1ff12
	_7jko2qgboca
	_jd9p1fcgaq0z
	_vxyb2w37jgod
	_cexzzrytgfgw
	_9agj7iutqz8t
	_Hlk59714133
	_83p0uoal835y
	_Hlk59710963
	_Hlk59711170
	_Hlk91624424
	_Hlk62945138
	_Hlk63000873
	_Hlk89009356
	_Hlk63005857
	_Hlk91421953
	_Hlk62991694
	_Hlk62991860
	_Hlk89092788
	_Hlk91624675
	_Hlk103113678
	_Hlk62945208
	_Hlk63011686
	_Hlk89100676
	_Hlk89100982
	_Hlk103099237
	_Hlk103101300
	_Hlk88052922
	_Hlk103099614
	_Hlk103099159
	_Hlk91758965
	_Hlk103099184
	_Hlk103113627
	Bookmark
	_Hlk103091658
	_Hlk92036446
	_Hlk90844601
	_Hlk94969502
	_Hlk93487436
	_Hlk95245232
	_Hlk95249394
	_Hlk95245929
	_Hlk94978350
	_Hlk70177517
	_Hlk61965859
	_Hlk62067520
	_Hlk103463105
	_Hlk103562907
	_Hlk62412780
	_Hlk103630759
	_Hlk62587564
	_Hlk62537847
	_Hlk62537870
	_Hlk62538068
	_Hlk62543242
	_Hlk62538240
	_Hlk62423775
	_Hlk62569388
	_Hlk103560589
	_Hlk103560657
	_Hlk62540114
	_Hlk62540093
	_Hlk62586257
	_Hlk62541446
	_Hlk62587064
	_Hlk62572188
	_Hlk62586746
	_Hlk62578327
	_Hlk62586792
	_Hlk62578273
	_Hlk62543050
	_Hlk62577850
	_Hlk62543269
	_Hlk62423825
	_Hlk62423613
	_Hlk62424116
	_Hlk103630350
	_Hlk62424303
	_Hlk62568634
	_Hlk62569358
	_Hlk103562947
	_Hlk103630687
	_Hlk103563703
	_Hlk62579163
	_Hlk103563307
	_Hlk62535904
	_Hlk62535920
	_Hlk103559773
	_Hlk62586911
	_Hlk62539380
	_Hlk62586973
	_Hlk62542614
	_Ref62953829
	_Ref62954405
	_Ref63002390
	_Hlk63048987
	_Hlk62942464
	_Hlk62942543
	_Hlk62942631
	_Hlk62942644
	_Hlk62942665
	_Hlk62942719
	_Hlk62131810
	_Hlk62118589
	_Hlk61922106
	_Hlk62114560
	_Hlk62213087
	_Hlk62106020
	_Hlk62245827
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk56678314
	_Hlk49334326
	_Hlk49335778
	_Hlk49336266
	_Hlk56702799
	_Hlk79762165
	_Hlk79799412
	_Hlk63076409
	_Hlk79797853
	_Hlk62823388
	_Hlk62848874
	_Hlk62117094
	_Hlk62118822
	_Hlk62119122
	_Hlk62121189
	_Hlk62126141
	_Hlk62130431
	bookmark=id.gjdgxs
	_Hlk96912382
	_Hlk62375345
	_Hlk54005913
	_Hlk63011495
	_Hlk96913692
	_Hlk63010944
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	bookmark=id.1fob9te
	_Hlk105890912
	_Hlk105522057
	_GoBack
	_Hlk62745598
	_Hlk62903449
	_Hlk188955611
	_Hlk10620210711111111123
	_Hlk10620210711111111122
	_Hlk205552168
	_Hlk205188274
	_Hlk205223383
	_Hlk187398919
	_Hlk187313605
	_Hlk105408230
	_Hlk187313929
	_Hlk199150479
	_Hlk196985086
	_Hlk197066993
	_Hlk196487247
	_Hlk196720331
	1-4
	1-5
	_Hlk196488159
	_Hlk196488223
	_Hlk196488321
	_Hlk196488403
	_Hlk198912639
	_Hlk196986183
	_Hlk198898040
	_Hlk198898632
	_Hlk198898999
	_Hlk198898722
	_Hlk198898787
	_Hlk198898825
	_Hlk198896896

